- १ ४ १ त्वमग्ने मनवे द्यामवाशयः पुरूरवसे मुक्ते मुक्तरः १ मात्रेण यत्पित्रार्मुच्यसे पर्यात्वा पूर्व-मनयनापरं पुनः ॥
- १ ५ १ त्वमग्ने वृषभः पुष्टिवर्धन उद्यतस्त्रवे भविति श्रवाय्यः १य आहु तिं परिवेदा वषद्कृतिमेका-युर्ग्ने विश आविवासित ॥ ३२ ॥

चतुर्वीस्वनाइ लमग्रे मनव इति । हे बग्रे, लं मनवे मनेर्यन्-संदार्थ, यां युक्तानं, कवाशयः सन्दितवानसि, पुरव्यक्रमंशिः साधी चनीत प्रविद्यानित, सकते तथ परिचरवार्गते पुरुद्यसे युक्टव रतज्ञामकस्य राचार्रम्यचार्यं, सक्तरः, व्यतिव्रयेन श्रीक्षक-पणकार्यासः, वचदा पित्रीररक्तः आचेश क्तिमधनेन परिम्धते परिमक्ती भवति उत्पद्यस इत्यर्थः, तदानी ला चर्छी। बताई ला पूर्व वेदाः पूर्वदेशे धानयन् धार्यक्रीयलेन खापितवन्तः। पुतः प्रशादमरं पश्चिमदेशं, चानयन् कार्चप्रत्यक्षयेश चारितवन्त स्त्रार्थः। व्यवाद्ययः, वाद्यः इन्दे । पुरूर्वसे, पुरुरीतीति गुरूरीयः, स्वान्दे, चस्तात्, प्रसिच, प्रकारना हत्वीयादिकस्त्राध्यां पुरस्क्रसः दीवा रैतिरसिच नियासते। स्वते, स्वर्मयायमन्त्रपृक्षेषु रूपः (पां ६। र। च्या) इति किएमत्ययः, ततस्तुन्। पित्रीः, उदात्तवकी अस्त्र्वीत् (पार्।१।०३।) शति विभक्तोबदात्ततं। मुचसे, बदुपदेशाला-सर्वधातुकानुदासलं, यद्यपि सतिशिष्टसरमनीयस्वमनात्र विश्व-रहेभ्य इति वचनारिकरकसरः, सति शिक्षेऽपि वसार्वश्चातुनस्यस्य वाधकी न अवति, तथापि धानुसरं नाधत रव। धानुसरं ऋहिर इसुक्तालात्, व्यता यक सव करे प्राप्ते व्यवस्थानास्य सक्ता 🕫 🛊 🖡

यसनोस्त्रमास लमसे सबस हित । से ससे, त्रं सबसः कामानां वर्षिता, पुष्टिवर्धनी यजनानस्य सगदिपुष्ट्यभिरुद्धिस्तेतः, उदातस्य दे उदातसा सुषा युक्ताय यजनानाय, तदनुस्त्रार्थे सवासः, सन्तेः सव-वीदे सदित, से यजनाने वयद्कृति वयद्कार्यसा साइति परिवेद परिता जासदि सन्दर्भतीवर्षः। स्वायुनुसामसन्दर्भ

# १६१ त्वमग्ने वृजिनवर्तनिं नरं सक्त्रान्पपिष विद्ये विवर्षणे १ यः श्रुरसाता परितवस्ये धने द्रेभिकित्समृता हंसि भूयसः ॥

प्रसमं तं यजनारं, तदनुनियसदनुष्ठ्याः प्रजाः साविनासि सर्वतः धनाययश्रीत्रयः । पृष्टियधंनः, रुधु रुद्धोः, सक्षास्त्रजन्तात्, नन्दादिन्तात् न्त्राद्दः । पृष्टियधंनः, रुधु रुद्धोः, सक्षास्त्रजन्तात्, नन्दादिन्तात् न्त्रः, निर्द्धाः । प्रस्ति निर्द्धाः । प्रद्धाः । प्रदेशः । प्रद

वस्त्रीस्त्रमाइ लम्भे रजिनवर्त्तिमिति। हे विवर्धे विशिष्ठ-चानम्कामे, ल टिजनवर्चनि विश्वतमार्थे सदाचारर दिवं नरं मुद्रधं, सकान् सकाथि समवेतुं योग्यी, विद्ये बाग्ये कर्माण, पिपर्वि पाज-वसि प्रवस्ति वा, सल्बर्मानुखानयुक्तं करोबीकर्यः । यस्वं परि-तको परिता मनाये धनी धनवष्ट्राका प्रियतमे, मूरसाता मूरी समाजनीये युद्दे, दर्भिभि चित् कलीर्या क्रीकार हिते: पुन्यै:, दल मर्भवमत्त्ववित याकाः, सखता रूपायी दुनामे सति मध्नुसद्दार्थ भूयसः द्रीकान् प्रसिपचियाः शत्रुन् इसि मारयणि, ईटश्काव मस्टि-के कर्षः । श्राकनयर्त्तानं, श्राजना वर्शिवयं खिति बद्धशिक्षा पूर्वपर-प्रक्रतिसरखं। सकान्, धन समवाये, बन्धेम्बोऽपि द्रावन्ते (पां रू। राज्या) इति सनिन्, भेदृश्चि ऋति (यां काराज्या) इतीह प्रतिवेधः, न्दङ्कादिलालुलं । सुयां सुनुक् (पां ७। १। ३८।) इत्वा-दिना कतन्या नुन्। विषवि, यू पात्रवयू दशकीः, सिमि, झैर दिशीव-क्रकीरदलक्कादिशेकाः, व्यक्तियवर्त्तीच (यां ०।०।०००)) हता, भासस्तेतं। मूरसाता, सु गती, नुसिविसीनान्दीर्घकेकाबादिकरम् प्रवादान्त चाधुरात्तः, वनवनसम्बद्धाविककात् स्त्रिवनाः सातिसन्दः, वनसंगतनां सम्बन्धाः (यां ४ । ३ । ३२ । ) इत्यालं, श्रद्धायां सातिः

- १७१ त्वं तमग्ने अमृत्रैव उनमे मर्त द्धामि अवसे दिवे दिवे १ यस्तातृषाण उभयाय जन्मने मयः कृणोषि प्रय आ च सूरये॥
- १ ६ १ त्वं ना अग्ने सनये धनानां यशसं कारं कृणुहि स्तवानः १ ऋध्याम कम्मीपसा नवेन देवेशीया-पृथिवी प्रावतं नः॥

सक्तममन्ति वजनीचा पूर्वपदमक्तिकारणं, सुषां सुज्तिकादिना सप्तका डावेशः। परितको, तक इसने, सकादिकादिना भावे मस्, तद-इतीलकाश्चें, कृत्वसि च (पां ५।६।६०)) इति यत् प्रत्यकः। पादयो मतावर्षे प्रथमपेति सुज्वाणिकेन समासे उत्ययपूर्वपदमक्तिकारणं। दभेभिः, दम्भु दस्ते, स्काधि तक्षीलादिना कीलादिको रत्, नज्ज कं कृत्व-सीति भिष्य सेवादेशाभागः। सन्तता, मतिरनन्तरः (पां ६।१। ८८।) इति मतिः प्रकृतिकारणं, पूर्ववराकारः। इति, वक्षेः विधि, नवाप-दानस्य भणि (पां ५१।९६४) इत्यनुकारः। यवुक्तवामादिनश्चतः। भूयसः, वद्दोकापो भू च वद्देः (पा ६।६९८) इति वक्षश्चन्द्रकारः। दस्त रंगसन रंगरकोपो वृद्देशभूभावच, निकादायुद्दाक्तमं॥ ६॥

सत्तनीस्त्रमाच लं तमस हित । चे असे, लं तं मते तथाविधं लाही-दिनं मनुष्यं, दिने दिने प्रतिदिनं, अवसे सत्तार्थं, उत्तमे स्वस्तार्थं उत्तृष्टे मरबर्श्वते पदे, दशसि धारयसि । वे। यजमानः उभयाय अक्तने दिविधनकार्थं, दिपदास्तृष्यदास् नाभायेत्वर्थः, ताहस्ताती इतिस्थेन बव्यायुक्ती भवति, तस्त्रे सूर्ये स्वभिद्याय यजमानास, मनः स्रुवं, यदे स्थं तन्त्रय हित अत्यन्तरात्, ध्रयस्त्र स्वम्मपि, साह्यतीकि सर्वतः सरोवि । वाहस्तानः, निहस्या विपासायां, निहः कामका (मा ६ । ९ । १०९१) हित चिटः मानआदेशः, विकादनीरान्त्रतं, संदितासं दीर्घन्यान्यः। स्वीदि, स्ववि विसासरस्वीत् प्रितिन्द्रस्तिरस्त (मा ६ । १ । १ । ६ । ६ । ६ । इति सः प्रत्रायः, चादिकीये विभावा (मा क । १ । ६६ । ) हित जिल्लास्त्रविदेशः। । ॥

ब्रह्मीस्थमाप सं ने। यथ दति । पे यमे, शातानः श्वामात्रकां

## १९१ त्वं ना अग्ने पित्रोरूपस्य आ देवे। देवेखनवध जागृविः। तन्तृकृद्वोधिप्रमतियकारवे त्वं कल्याण वसु विश्वमोपिषे॥

नेडिकालं, धनानां सनये द न घे, यमसं यम्रीयसं, कार्य कर्मावाद्वकार्य पुलं, सर्ज्य कुद्य । नवेन नृतनेन व्यवसा प्राप्तेन लद्तीन पुलेस,
कर्मा याग्रदानादिक्यं, क्षश्चाम वर्षयामचे, यावाप्टियवी उमे
देखते, देवेरनीः सक्ष, नेडिकान् प्रायतं प्रवर्धेण रच्यतं । यमसं, कर्मचादिलादच्यत्यः, व्यवयेन प्रवयात् पूर्वस्थोदाक्तलं, यदा सर्वपातिपदिलेखः विव्या वस्त्रव्य इति वार्त्तिकेन यमस्यव्यात् किष्, तस्व
प्रवयान्तस्य सनाधन्ततात् धातुस्य व्यास्त्रव्यात् किष्, तस्व
प्रवयान्तस्य सनाधन्ततात् धातुस्य व्यास्त्रव्यात् (पां १ । १ । १ १ ०१ ।)
इति किष्णवयान्त्रवाताः सति प्रियत्यात्, अतिः (पां १ । १ । १ १ ०१ ।)
इति किष्णवयान्त्रवाताः सति प्रियत्यात्, अतिः (पां १ । १ । १ १ ०१ ।)
इति किष्णवयान्त्रवाताः सति प्रियत्यात्, अतिः (पां १ । १ । १ १ ०१ ।)
इति किष्णवयान्त्रवाताः । क्षत्रवाताः, उवादयो वक्षणिति वक्षवचनात्
सन्यान्यः स्त्रव द स्त्रीवादिकस्त्रवेण केषणिति राज्यत्यः, स्वादिलादायुदाक्तलं । क्षत्रयाम, स्थु बद्धा, वक्षणं इन्द्सीति विवस्त्रवस्य
मुद्द , याद्य अदाक्तलं । द्यावादिवदी, दिवो द्यावा (पां १ । १ ।
१६। ) इति द्यावादेशः, चामन्तितायुदाक्तलं । व्य

नममीयचमाच लंबी खम देति । हे चन्त्य दीयरिहतासे, देवेषु सर्वेषु मध्ये, आस्टिविजासक्यकां, पित्रीमातापिरक्पयेशियाद्रियेशिरपद्ये समीपद्याने वर्त्तमानः सन्, नेशुक्ताणं तम्बूल् पुलक्यद्रियेशिरपद्ये समीपद्याने वर्त्तमानः सन्, नेशुक्ताणं तम्बूल् पुलक्यद्रियेशिर देवेर भूत्या, खाविधि वृध्यक्ष खनुस्ट्रहाकेश्वरः। तथा
कारवे नक्ष्मंभर्षे वर्त्तमानयः, प्रमतिख खनुस्टक्षपप्रक्रद्यमतियुक्त्य
भवित श्रीवः। हे कल्याय मङ्गलक्ष्माने, त्यं विश्वं वसु सर्वमिषि धनं,
खोषिवे वर्त्तमान्यमानपत्ति। उपका, सुपि द्याः (पां ६।१।३।)
प्रति तिकतेः कः प्रत्ययः, चाति लोग इटि च (पां ६।३।३।) इत्तरकारकीयः, मबद्धादीनां कृत्रसुपसङ्गानसिति वार्त्तिकेन पूर्वपदाकोदाक्तां। नास्थिः, जास्र निवाचयः, जृद्ध सुजास्थः किविक्रीकादिवद्यां विवाययः, निश्वादाखुदान्तां। वेशि, वृध्य खन्नामने,
वक्षां कृत्रसीति प्रपा चुक्, वा कृत्वि (पां ६।३। प्रका) इति

११०१ त्वमग्ने प्रमतिस्त्वं पितासि नस्त्वं वयस्कृतव जामया वयं १ सं त्वा रायः शतिनः सं सहस्त्रिणः सुवीरं यिन व्रतपामदाभ्य ॥ ३३॥

१९९१ त्वामग्ने प्रथममायुमायवे देवा अकृण्वनुहुषस्य विश्पति १ इलामकृण्वन्मनुषस्य शासनीं पितुर्य-रपुत्रो ममकस्य जायते ॥

करिपत्तस्य विकल्पितत्तेन पिकादिक्षंत्रे सति, खिलत्त्व (पाँ (। । । १०१) इति देशिंदादेशः, नधूपधगुगः, धातारमधनेपिकान्द्रसः। प्रमतिः, सन आने, क्रिनि, खनुदानोपदेशे वनति (पाँ ६। ६। ६०।) इत्वनुगासिकनोपः, प्रमतिः मतिर्थसीति चक्रनीका पूर्वपदप्रकाति-खर्ता चोपिने, दुवप् वीजतन्तुसमाने, झान्द्रसे निटि, धासःसे (पाँ ६। ॥। ८०।) इति से खादेशः, विक्षिपयजीदीनाशिति (पाँ ६। ११॥) इति सम्मसादगपरपूर्वते, दिशावक्षनादिशेषा, नादिनिय-मादिद्॥ ६॥

दश्मी स्वमाद लमसे प्रमतिरिति। हे समे, लं प्रमतिरस्पदनुयद्दल्यम् स्वमादि स्वाद्धार्थात, तथा लं ने एसावं पिता याचनो इति,
तथा लं वयस्तृत् साव्यपदी इति, वयमध्यन् स्वारक्षां मत्योः
वन्धनः, हे सराम्य केनाध्यद्धिं सनीयामे, सुवीरं स्वाभनपुष्पयुक्तं प्रतामे
सम्भवः पानवं लां, प्रतिनः स्वसङ्ख्यायुक्ता राया धनानि संयक्ति
सम्यक् प्राप्तवन्ति, तथा सद्दियः सद्यसङ्ख्याः राया धनानि
संयक्ति पाप्तवन्ति। स्वीरं, वज्रतीही, नञ्चस्यां (पा ११११)
इत्युक्ति पाप्तवन्ति। स्वीरं, वज्रतीही, नञ्चस्यां (पा ११११)
इत्युक्ति पाप्तवन्ति। स्वाध्य, दिनः प्रक्रमक्ति केविदाकः,
दमेस्ति वक्तश्चमिति वार्तिका स्वत्य १०॥ इति प्रयमस्य दितीवे
वविद्यां स्वाद्धाः वर्गः। ११॥

रकादशीस्त्रभाष तामग्र हति। के बग्ने, ता अवमं पुरा देवा बावने, बाविर्मनुष्यक्षस्य नजनस्य स्ततामकराजनिशेनस्य बार्यु मनुष्यक्ष्यं विभाति सेनापति बक्तायन् स्ततनमः, तथा मनुषस्य समीः

### 1 १२ १ त्वं ने। अग्ने तव देव पायुभिर्मधोने। रहा तन्वक वन्छ १ जाता तोकस्य तनये गवामस्य-निमेषं रहामाणस्तव वते॥

हकां रतज्ञामध्याम्यक्तीं शासनीं धर्मी परेशकर्वी चल्रवन् कृतवनाः, तथाच वैत्तिरीयैरासायते, इहा वै मानवी बचानुकामिन्यासीदिति। बाजसनिविने। प्रयोजमामनित प्रयानान्यानां मधी मामवज्ञाल्य मवा सर्वामवास्यसि कामानिति सामनुसन्बद्धादिति । यत् यदा मनवस्य मदीवस्य विरुव्यक्तृपसम्बन्धिया यः पितान्त्रिराक्तस्य वितुः भुक्ती नायते, तदानीं हे बाबे, लमेव मुक्तरूप बासीरिति ग्रेबः। कायदे, यदार्थे चतुर्थी दक्षवेति वार्तिकेन चतुर्थी । नक्ष्यत्व, नद-बखने, निवक्तिक्रमार्त्तिवस्थि उप्रजित्यासादिकसूत्रेक उप्रचारवाः, रकादिलादायदालं । विश्वतिं, परादिष्कन्दसि बङ्कां (यां 📢 । २। १८६ ।) इत्युत्तरपदाधुदात्तलं । सनुधस्य, \* सनीजीतावण्यती तुत्र च (यां । १ (१६१)) इति मनीर्क्यावयः, बुकाशमञ्ज, खादिसदी प्राप्तायां सर्वा, सर्वे विधवन्दन्दसि विश्वत्यन्त इति परिभावया बाज्यकाद्य-भावः, पूर्वेक्दायुदाललं । प्रासनीं, प्रिकातेऽनयेति प्रासनी, करवाधि-सदबयोश्व (मा १।१।११०।) इति कर बे खुट्, टिह्नाय अदयसञ्दन्न ज् ( मां । १ । १ । ) प्रति कोम, जिल्लारेगायुदात्तलं। समकस्य, समी-दमिलार्थे, तस्त्रेदं ( पां ।। ६। १२०।) इत्राचि क्रते, तवकममकाविक-बचने (पां छ। १। १।) इत्यक्षन्क न्द्रस्य ममकादेशः, सञ्जापूर्वेकी विधि-र्नित रति परिभाषया उद्यभावः, चत्रवेनाद्यराचलं । ११ ।

बादमीन्त्रवनाष्ट्र लं नी बाद्य हति । हे बन्द्य वन्द्रनीयाचे देव, त्वं, तव पायुभिकादीयेः पावनेर्मधोनी धनयुक्तान् नीऽसान् रक्ता, तथा तन्त्रवा तन्त्रः पुलदेशानिय रक्ता, तीवासासासादीयपुक्तस्य बक्तनयोऽसारीजादिकाव त्रते त्वदीये कर्काव व्यक्तिमेषं निरन्तरं रक्तमावाः सावधानी वर्कते, तसान् या मादः सन्ति दासां मत्रो वाता रक्षाने। प्रदेशस्य सवास्त्रक्रयो विमुवस्त्रयमिक्यमः। भवीवः,

सनेविदित्युवन् विज्ञादाश्रुदाननं, वंशाः सनेविदित्युवन् वाज्ञवाकावृद्धाः।
 यूर्नविदायदाननं, सी । क्राव्येषवद्विद्धः प्राविद्यवातः।

### ११३१ त्वमग्ने यज्यवे पायुरकरोऽनिषद्भाय चतुरक्ष इध्यसे १ थेर रातह्योऽवृकाय धायसे कीरेबिन्मनुं मनसा बनोषि तं॥

स्ति, श्रयुवमधीनामति दिते (पां (। । । १६६ ।) इति सम्मत्तार्थं। तन्तः, सुपां सुपा भवनोति वक्तव्यमिति वासिनेन स्ती जसादेशः। प्रथमवीः पूर्वसवर्थे (पां (।१। १०१)) इति पूर्वसवर्थदेशेस्त, दीवाञ्जसि च (पां (।१।१०५।) इति प्रतिषेधः, उदासस्यित-वेश्यंतः स्वरितेऽनुदातस्य (पां ५।१।१।) इत्तादिना स्वरितनं, इति हि, उदास्त्रयो स्वपूर्वत् (पां (।१।१७॥)) इति विभन्नपु-दास्त्रसं स्वात्॥१९॥

चयोदशीन्त्रचमाइ लमसे यञ्चन इति । हे ससे, लं यञ्चने यञ्ची-बैजमानस्य पायुः पायवः, चन्तरः समीपवर्ती सन्, धनिवद्शाय रक्तीभिरसम्बाय यदाय चतुरक्तः दिक्चतुरुयेऽपि इन्द्रियसाती-वन्यानायुक्त रथासे दीयासे, सारकाय खिस्ताय धायसे प्राथकाय तुर्थं, रातक्या दत्तकविर्धा यजमाने। (सि, कीरेबित सात्रीय सतस्रास् समितिनं मन्तं लदीयस्तीत्ररूपं, मनसा लदीयेन चित्रैन, वनेशिव वाचित्र । यव्यवे, याजिमनियुखिदसिजनिश्वी युच् हतीयादिक बुच्यत्वयः, रुवादिलादायुदात्तलं । पायुः, ज्ञवापाणिमिस्वदिश्वाध्य-भूभ्य उस् इलीयादिक उस्प्रकायः, चातेश्युक्चिस्कातेः (पां ६। ६। १२८।) इति युगाममः। सनिवकाय, वद्ध सक्के, न विश्वते सक्की बस्तिति बडावीरी, नव्यस्थां (माद। २। १०२।) इत्युत्तरपदानीदात्तर्ता। चतुरकः, चलावंकीशि ज्याकारूपानि यसाधी चतुरकः। वक्रमीचै, सक्त्याच्योः खाकाव्यम् (यां ॥। ६। १९६।) इति समासानः वर्-प्रवार, चित्त्वादक्तीदात्तलं । धायसे, विश्वचाम्यान्धन्दसीबीबादिकी ऽसन् प्रत्ययः, सिदित्रमुखत्तेः, चाते।युक्तियक्तिः(प्री ३ । ३ । १९८ ।) इति बुजाजनः। कोरेः, तत संग्रन्दे, चस्तात् कालादच ररिसीसाहिक इप्रवारे, विकेरि, असीरकारे के प्रमान्त्यः। मन्तं, मन्ति गुप्तभावर्थे, प्रचार्थाच, समादियु पाठाशासुदात्तालं ! बनेश्वि, वनु याचने, तजा-दिक्राच्या जः ( गर् १ १ १ १ ६८ १) इत्यासायः, प्रवासायः ११६ १

1981 त्वमञ्ज उरशंसाय वाधते स्पार्ह यद्रेक्णः परमं वनोषि तत् १ आधस्य चित्प्रमतिर्चेषे पिता प्रपाकं शास्सि प्रदिशो विदुष्टरः॥

चतुर्दशीम्यमाष्ट लमये उर्दशसायेति । हे चये, सं उरशसाव मङ्गाभः स्तीतवाय वाषते ऋत्विजं, तद्यकाराधे स्वार्ट स्वइमीवं धरममुक्तमं यहेक्ता धनमन्ति, तद्धनं वने।वि अन्छाता जमतामिति कामयसे, तथा लं चाध्रस्य चित् सर्वते। धारबीयस्य दुर्वलस्य यज-मानस्यापि प्रमतिः प्रज्ञसन्दिय्ताः पिता पानन इत्यक्षिचेरचसे. तया विद्वसरोऽतिकविनाभिक्षास्यं पात्रं कि.स्. पातः पानोऽभंनी हिन्स इ.व.सिधानात, याखोऽयंवमाइ पाकः प्रक्तवो भवति, तथाविधं यजनानं प्रशस्ति प्रकर्षेकान्शिष्टं करोषि, तथा दिका प्राचादिकाः प्रशास्त्रि लदीयग्रासनाभावे चनुष्ठातृशां विभनः स्थात्, तथाच म्वते, देवा वे देववजनसध्यवसाय दिशी न प्राजानजिति सम्मी। दांच्यदिन्मके। द्विमानिवर्तते। तद्पि तथैवासातं, पर्या सस्तिमय जम्मा-भीमेव तथा दिशं पानावद्वप्रिना दिखामां सोसेन प्रतीची सिवनादी भी-मिति। येतरियगापि तथैवासातं, अथा यतं वरमस्योत मयेव प्राची-न्दिश्रमाञ्चानप्रसिना दक्तिमानिति । उन्तर्यसाय, श्रंस स्रती, श्रस्यत इति शंसः, मर्मावि प्रण्, जिल्लारेवासुदात्तलं, क्रदुत्तरयदप्रकृतिस्टर-लोग स स्व थियते। स्थाई, स्पृष्टासम्बन्धि, तसीदं (यांशाक्। १२०।) इत्रवाद्यवाः। रेज्ञाः, रिचिर् विरेचने, रिचेर्धनेविचेत्रीताः दिकोऽसुन्प्रत्ययः, चकारात्रवयस्य मुडाग्रमः, चनीःकुष्टिव्यतेः ( या o | रू | पूर | ) दति कुलं । चात्रस्य, श्री हती, चातचीपसर्गे (यां रू । १।११६।) इति कपलयः, चादेव उपदेशे क्रिति (मां द।१। हथा) इत्यातं। प्रास्ति, प्रास्त चनुशिकी, चदादिलाच्यो जुन्, सिमः विकादनदासने भातुसरः, मानच प्रशासीति, सन चार्ये अन्यते, सतः, कारिकारी विभावा (यां च १ । ६३ । ) इति प्रथमा तिल्बिमिति वे निष्कारी। विदुष्टरः, विद्रक्क्यात्तर्थि, व्यवसायादीनि क्वसि ( भारा कारका) हति असञ्ज्ञायां, वसीः सम्मकारकं ( पा 🕻 । 🗈 । १९१।) प्रति सम्पदारमं, परप्रतेतं, शासि वसि वसीनास (पां का

1 9 4 1 त्वमग्ने प्रयतदक्षिणं नरं वर्भेव स्यूतं परि-पासि विमृतः 1 स्वादुश्या ये। वसते। स्योनकृष्टी-वयाजं यजते से।मपा दिवः ॥ ३४ ॥

६। (०।) इति वर्ल, तरपः धिन्यादनुदात्तले वसीः खदेवीकार कदात्तः ३१०॥

यचदशीस्त्रवसाइ लसचे प्रवतद्वित्रति। हे चये, लं प्रवत-दिवागं येन यजमानेन ऋतिमधी दिवागा दत्ता, ताहवां नरं युवसं यजमानं, विश्वतः सर्वतः, परिपासि सन्यक् पानगरिन, तत्र हक्षानाः, खतं निश्चित्रतीन सूचीशिः सम्यक्तियादितं वर्षेत्, यदा वदशं यदे भावयति वहत्। खाद्यसा खादमवान् , वसती निवासभूते सप्टरे, स्थानकत सतिथीना सखकारी ये। यजमाना जीववार्ज जीववजन-सहितं यद्यं, यदा जीवनिष्याद्यं यद्यं यत्रते चन्तिस्तत, स यत्र-माना दिवः सर्मस्रोतमा दृष्टान्ता भवति, वचा सर्गीऽन्छाह्नन श्वयति, तथा लमप्यतिमादीनिवर्षः। खूतं, विषु तन्तुसन्ताने, निका (गांक्।२,१०२।) इति कः, यस्य विभाषा (गींक।२।१५।) इति इट्यतिवेधः, क्रेरे शृहनुनासिकेच (यां (१८। १८) इति वकारस ऊठादेशः। साद्रम् सदतीति साद्रस्या, सदतिर्देतिसमी, वान्येभीऽपि टाहन्ते (पांश्वाशाल्या) इति मनिन्, निन्दादाद्य-दासले क्रदुत्तरपद्मक्रिसिस्तं बङ्घीरी खब्चेन । जीववार्ज, श्रीवाद्यनित्र रज्यन्ते दक्षिमाभिः पृत्यन्त रवधिकरवे प्रभ्, कुलाभावकाम्द्सः, बदा जीवैः पशुभिर्धालनं जीवयामः, याजयते-र्षम्, सेरनिटि ( मां 🕻 । 🛭 । ५१ । ) प्रति विकीयस्य, सपः सरस्मिन् (मां १ | १ | ६० | ) श्रति सानिवद्भावात्, चनीःकृषिकाति। (यां ७। ६। ६९।) इति कुलाभावः, याषादिसरेवीसरवदासीः दाक्तवं। सीमगर, सीदिव कीमे चैत् वादपूरवं ( यां इ। १। १३०।) रति संदितायां सीर्जीयः । दियः, ऊडिरं (मां ६।१।१०१।) र्शत विभक्तेवदाक्ततं । १६ । रति प्रवस्त दिवीवे वत्राचित्री क्रमें । २०॥

१९६१ इमामग्रे शर्ण मीमृषो न इममध्ननं यम-गाम दूरात् १ आपिः पिता प्रमितः सोम्यानां भृमिरस्यृषिकृत्मत्यीनां ॥

१९७१ मनुष्ठद्ये अङ्गिरस्वदङ्गिरे ययातिवत्सदने पूर्ववच्छुचे १ अच्छ याद्यावहा देेगं जनमासादय बहिषि यक्षि च प्रियं॥

इसामग्र इसनया चनाचितामिरार्तियां कला खामावाज्ञति जजयात, ऋतिको स्वीतिति खर्छ स्वमनाहितामिर्ह्य इमामधे श्रुश्वं मीख्या न इति स्वितं, तामेतां स्त्रो घेरडशीम्यमा इमा-सम्र इति । हे बारी, त्वं नीऽकात्मन्विनीमिमामिदानी निव्यादितां क्रकों विंसो वतनोयरूपां, मीन्स्यः ज्ञानस्त, तथाग्निहोत्रादिरूपां लदीयसेवा परिकाल्य हुरादुरदेशं यामममध्यानमञाम जतवन्त-सामवि समस्ति प्रेयः। सीन्यानां, सीमाद्यागामनुखाद्वागां मर्यानां लमाप्पादिगुगयुक्तीऽसि, चापिः प्रापशीयः, पिता पालतः, प्रमतिः प्रक्रमननयुंताः, स्टीमधीसकः कर्मानिवीद्य प्रवर्धः, ऋविसद्धीन-कारी सन्तिष्टक्या प्रस्को अवसीवर्षः। प्रत्यिं, हर हिंसायासि-लकादीलादिकादिक प्रवयः। मीखवः, स्व तितिचायां, असासी-चिक्र मुखे प्राप्ते, निर्मा इन्दिस (पां ७। ४ । ७ । ७ । ) इत्युपधाच्यकारस्य महबारादेशः, विकामे दिशावक्वादिश्रेवीरदत्वसन्बद्धावेत्वदीर्ध-लानि, तिक्कृतिङः ( पां च । १ । २८ । ) इति निघातः । अग्राम, इस्-सबैर, इसेर मा जुड़ि (पां २। १। १५।) इति मादेशः, मातिस्थापु-याभूषाः (यां १।७।७७।) इति सिची लुक्, खडामम उदातः। म्सी, भम् वनवस्थाने, अमेः सम्मसारवधेवीकादिक इन्प्रक्रयः, सम्मसार्थे परपूर्वलं, रगुपधान् किदिलामुख्तेः, किलाद्यप्रतिवेधः, विस्वादायुदात्तलं ॥ १४ ॥

स्तरक्षीत्वसार मनुष्यदयहित। चे सचे स्वित्वसानिही (क्रनशीव इतिहानस्नायसम् तम् समनक्षीकासे, सारू साभिमुख्येन, सदने देव-समनदेसे बादि सन्द्र, तम कलारी इस्टान्सः, मनुष्यत्, यथा मनु-

## १ १६ १ ध्तेनाग्ने ब्रह्मणा वाव्यस्य शकी वा यते चक्ता विदा वा १ उत प्रणेषित्रिवस्यो अस्मान्त्सं नः मृज सुमत्या वाजवत्या ॥ ३५ ॥

रमुकानरेचे राक्ति, चित्रस्थित्, वथा चाक्तिरा राक्ति, ययाधिवत्, वया वयातिकील राजा अवस्ति, पूर्वस्त्रवी च, पूर्वपुरवा सवा गक्ति, वधवा, मनादीनां यचे यदा त्रं गक्ति वद्यु। प्राप्ता व दैयं देवतासमूच्रूपं अजमावच, चिक्कान् कर्माखानय, चानीव वर्षिति चासीबँदर्भे चासाहय तान्देवानुपवेशय, उपवेश्व च प्रिय-मभी हं इविर्योक्त च देकि । मनुष्यव्, तेन नुष्यं क्लियाचेदतिः 🛵 धां 🤻 । १।१९५) इति प्रथमार्थे वितः, तत्र तस्त्रेव (पां ५।११४।) हति वदार्थे वा वतिः, वायसायादिलेन भलातुलायभावः। प्रश्वसम्बरः, रवनक्रिश्सदिवादिषु। वष, द्वाचेऽतक्तिकः (गांद।१।१३॥।) दति संदितायान्दीकः। यक्ति, जाटि, बक्कनं सन्दर्शीति प्रापी कुन्, सेक्ट्रीयच (वां ३ । ८ । ८७ ।) इति सेक्ट्रेंगावश्याम्सः, वलकले ॥ १० ॥ साधियवने बती उलासमार्गीवायामिकी अमेर्न्सवस्ततेः वदी ऽनुवास्ता रतेनाम इसेमा, । दर्भमूर्यमासाध्यामिहेति सब्दे रते-नामे अञ्चल नारथस बद्धा च ते भारतेदी नमस्त्रित स्वभितं, सामेतां सक्ते खादशीसम्बाह यतेनाचे महावेति । हे खरी, यतेनाकाले स्तिन अञ्चल सम्मेग राज्धस व्यक्तिसंत्री भर, प्रश्ली वा, विदा वा, व्यसादी-यणस्या चास्तरीयकानित च, ते तत, यत स्तीयं, वक्षम वर्ष सत्वन्तः, रतेन अक्तवेति पूर्वत्राभयः। उत अपि च, कक्षान् वनुकात्तन्, क्षभिवसी वसमत्तर्वकत्त्वं खेयः, ध्वेषि प्रकर्षेत्र प्रापवसि, नेद्वसान्, वाजनका प्रभुतात्रयुक्तया, समन्या जनुष्ठानविषयया श्रीभवनुष्ठा, संदेश संदेशम्य । पारम्यस, एम् स्ट्री, विद्यासामा, ग्रावं स्न्याति श्रमः क्षुः, विभावक्षादिश्रेमेत्रकलानि, वन्यसस्य संविक्षस्यां दीर्धन्तः-न्दसः । ब्रह्मी, प्रकृ ब्रह्मी, हिन्, स्पां समुक् ( पां व । १ । १८ । ) इन्हा-दिया इतीवावाः पूर्वसमबदीर्दलं, क्रिका निलादासुदासलं। विदा, सार्वेकाचः (मां ६।१।१६८।) प्रवादिता हतीयाया जदाक्ताना बेबि, मीन प्रापती, बडनं कृत्योति ग्रपे। नृत्, उपसमीदरमासेक्ष

### दाविंगसूत्रां।

1 १ १ इन्द्रस्य नु वीयीणि प्रवीचं यानि वकार प्रथमानि वजी १ अहन्हिमन्वपस्ततर्दे प्रवस्ता अभिनत्पर्वतानां ॥

ब्रोपकेशस्य (पां पा का १६।१६।) इति कर्ता । समका, समधातेः सिन् प्रकारः, सम्सिन्धास्तान (पांद्वा २:१६१।) इत्यादिने चर्यदा-नी दाससं प्रधमाध्याये प्रपत्तिं, उदास्त्रयको चस्तुर्वत् (पांद्वा १) १००१) इति विश्वसेष्टरास्त्रसं ॥१०॥ इति प्रधमस्य दिसीये प्रस्-सिक्षीयकः ॥

इक्क व बीर्याक्षीति मध्यमध्ये सम्भं, चहिरकी विरामक्य ऋषिः, चिक् एक्न्द इन्ही देवता, इन्ह्रस्य प्रचीमेल नुक्रमिलना, चिमिष्टीमे माध्य-स्टिनसवने निक्योवस्थायस्रो रक्तस्य नुवीर्यास्य प्रवीचमिति निविज्ञानी-यस्तां। निक्तिवव्यस्थेतिसस्य रत्नस्य वृ वीर्यामीयोतस्थितेन्ती निविदन्य-धादिति। विद्ववयपि तस्मिन् शक्ते सतदिनियुक्तं, विद्ववान्दिया बीखं इति क के स्वितं राज्य न वीर्यामी वेति सित्रै ही निविदं शकेति । सञ्चानते निक्की वस्थेऽप्यतदेव विकियुक्तं। रायन्तरी दक्तिकः पद्य इति लक्षे चयकः क्यीः स्टूच्यीः करीवीक्त्स न वीर्यंति प्रवेश्विमिति । तत्र प्रथमास्यमास् रक्षस्थ निति। वसी वस्तवेतनः, प्रथमानि पूर्व-चिडानि यानि मुखानि, दोर्यायि यराजमयुक्तानि वर्माखि चकार, चारीकारत, वानि वीर्थायि, मु कियं, प्रवेश्यं प्रविश्वीमि, कावि बीर्थावि, तदुचते, चर्चि मेर्च चचन् इतवान, तदेवदेवस्थि। चन् प्रचात, वामी कवानि ततर्थ विशिवत्यान, असी। पातितवानिवार्थः, इटं दिवीयं चीचै। वर्षकानां प्रवेषसम्बन्धिनीः, वद्यकाः प्रवत्तनशीला नदीः, प्राक्षितत्, किञ्चयान्, कुणदयसञ्चर्धयेन प्रयास्तिवानिकार्यः, हर्द हतीयं वीकी इवमुक्तरवापि प्रदर्भ। बीम्भावि, सूर वीर विकासी, ग्रासात, खरी। सत् (पा १।१।८७।) इति यत् प्रत्यथः, बोरनिटि (पा ४।७। uti) इति विकास, विकासितं (मा ( । १ । १०८१) इति चारितलं, यतेऽनायः ( यां इ.। १.। २१६≀ ) कलासुदासलं न अवति, व्यावदासले कि नु अब्देन पळतीकी, बाह्यदासं श्रुष क्ष्यसि

१२१ अहनुहिं पर्वते शित्रियाणं त्वष्टास्मै वज्ञं स्वर्यं ततक्ष१ वात्रा इव धेनवः स्यन्दमाना अंजः समुद्र-मवजग्मुरापः॥

(यां ६ । ११८ :) इस्वनेनेनास्य प्यादासस्य सिखानात्, नीर नी-वींच (यां ६ । १ । १ १० ।) इति युक्त दिवानम्बर्धनं स्थात्, चताः प्रिकात् विस्तृदितिनिति प्रत्यस्य स्वित्तिमेतः, चनारेच विस्तृदेशः प्रस्तयास्य वैशेदास्यः । वीचं, चर्यात्यस्य स्वित्यस्यि स्वित्ते दिस्तृदेशः प्रस्ता । इति च्रेटकारेकः, चर्क क्ष्यसमाची गोऽपि (यां ६ । ० । ०५ ।) इति च्रेटकारेकः, चर्क क्ष्यसमाची गोऽपि (यां ६ । ० । ०५ ।) इत्तरभावः, यद्वस्योगादिष्ठातः । चर्च्, इन्हिंसामस्योः, इन्हेर्जेष्ठि, खडागसे, चर्डक्षिनारेके, इत्य (यां ६ । ६ । १ । १० ।) इति वस्त्रस्योगः । विद्याद्याद्यस्य स्वाद्यस्य (यां ६ । १ । १० ।) इति तक्तरक्षायः । विद्यं, चाड्यूबाडनेः, चाडि निचनिन्धां क्षयः चित्रस्योगः । विद्याद्यः, चाडिक्य प्रस्ते व्यव्योगः । स्वायाद्यस्य स्वाप्त्यस्यः, चाडिक्य प्रस्ते व्यव्योग्धः । विद्याद्यस्य स्वाति । विद्याद्यस्य स्वायाद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य । विद्यस्य विद्यस्य । वि

दिशीयास्थमाच सद्वादिमिति । पर्नते, विक्रियासं साधितं, यशि मेंसं, सद्द प्रदेशीयं, यशा, सस्ये प्रदु प्रदेशीयं, यशा, सन्दर्भयं सुन्नं, तथा विश्वतन्त्री, वर्था, तथा भावत्वान्, तेन वर्धेत मेंसे भिन्ने सति, सम्दर्भयात् । प्रस्वत्वयुक्ता सामा, समुनं, स्रंताः क्रम्बं सवजन्मः प्राप्ताः, तथ इटान्तः, वासा प्रव धेनवः, वर्ता प्रति चन्नाः देवीपेता धेनव द्रमः, स्था धेनवः सद्याः वर्त्ताः स्थिति चन्नाः विश्वतः, क्रियं प्रति चन्नाः विश्वतः, क्रियं प्रति चन्नाः विश्वतः, क्रियं प्रति चन्नाः विश्वतः, क्रियं प्रति चन्नाः विश्वतः (पां १ । १ । १ । १ । १ । प्रति चन्नाः, सम्बद्धाः विश्वतः विश्वतः वर्षाः वर्षेतः वर्षाः वर्षेतः वर्षे

- १३ १ वृषायमाणाऽवृणीत सोमं त्रिकदुकेष्ठिषिकसु-तस्य १ आ सायकं मधवादत वजमहन्नेनं प्रथ-मजामहीनां॥
- १४१ यदिन्द्राहन्प्रथमजामहीनामान्माथिनामिनाः प्रेात मायाः । आत्सूर्यं जनयन्द्यामुषासं तादीत्रा शत्रुं न किला विवित्से ॥

व्याचीकादिकी दक्षकायः । व्यक्षुः, उक्ति, क्रमञ्ज∙ (परंद्।॥। ८⊂।} क्रवादिकीपत्राकीयः ४ ५ ॥

वतीयान्द्रचनाइ द्यायमाव इति । द्य इव व्यावद्वित्तः, सीमं, व्यक्रीत दत्यान्, चिकतुषेषु ज्येतिद्यानं मिष्टीम व्यायुटीन इत्ये-व्यानवाद्यायं, व्यायवत् पीत्रवान्। स्वया धन्यानित्तः, काववं द्यं, व्यादत्त व्यावनत् पीत्रवान्। स्वया धन्यानित्तः, काववं द्यं, व्यादत्त व्यावनत्, तेन व्याय व्यायमायाः, व्यव व्यायम् प्रथमायम् दर्भ नेषं, व्यक्त इत्याम्। द्यायमायाः, व्यव व्यवस्ति, वर्षुः व्यक्तं ज्येष्य (पाइ।१११।) इति व्यक्त्यायः, व्यवस्थानं-धातुष्यादिधः (पां ०)११-११।) इतिदीर्षः, व्यवपदिवादानीयन्तिः दर्श्यतः व्यवस्ताद्यत्याद्यद्यास्यः, विव्यवस्ते, विभीतितिः सावनः, वतुष्, जित्रवरेश्यद्यस्तान्। प्रथमं मान्यमं सावनं स्वयस्त्रकारः, व्यवस्त्रकारम्यान्। प्रथमं सावनं स्वयस्त्रकार्तः। प्रथमं सावनं स्वयस्त्रकारम्यान्। प्रथमं सावनं स्वयस्त्रकार्तः। प्रथमं सावनं स्वयस्त्रकारः, विवृत्ते स्वयस्त्रकारः। प्रथमं स्वयस्त्रकार्तः। प्रथमं स्वयस्त्रकारः। प्रथमं सावनं स्वयस्तः।

चतुर्वीश्वचनाच विदिन्नीति । अतं चित्रक्ष, चे हन्त्र, वत् वदा, चाचीणां नेपानां, प्रयमणां प्रथमेत्यां मेर्च, साइन् इत्यानित्तं, चात् तदनमारं, माधिनां नायोपितानां चासराकां सम्मत्तिनीर्मायाः, प्रामिनाः प्रकर्षेश नाधितवानिति । चात् चननारं, सुश्चे, उपासं उपाधानं, चामानाव्य, जनयनुतादयन्, चावरक्रमेपिनवादकेन प्रवास-मन् वर्षे । वादीला तदानीं, धायरकात्रकाराभावात् छन् वातकं विदिनं, न विवित्से किन, तंन वश्चवात् सुन् । चचन्, चानेर्पति चडानमे, चडानित्ते, स्वादिनी, स्वादिनां सुन्। इति हक्तरचीरित

## १५१ अहम्बृत्रं वृत्रतरं बंसिमिन्द्रो वज्रेण महता वधेन १ स्वन्धांसीय कुलिशेनाविवृक्षणाहिःशयस उपपृक् पृथिबाः॥३६॥

चन्द्राधी दीर्घासुतिखद्धं चन् (पां ६११ (८।) इति तकार-नेपः, चडामस उदानः, वदुन्तवीमादिन्यतः। भाविनां, माया-चन्द्रस्य वीक्षादिषु पाठात्, वीक्षादिन्यच (पां ५१२११६६।) इति मानपींद इतिः। चिम्ताः, मीन् चिंसायां, चैंशादिकः, मीनातिनि-ग्रमे (पां ०। १। ८६१) इति इन्हर्ताः। नादीका, नदानीमिनस्य प्रवेदरादिलाद्यंविपयंगः। किन, निपातस्य च (पां ६।१४१६।) इति दीर्घलं। विधिक्षे, विद्वः चाभे, कादिनियमपात् इट् चक्रवेन न भवति। ॥

प्रमुमीस्चमाइ अइन्युचिति । यथिनको, वर्षेक, सङ्ता अधेन प्रक्रीय सम्मादिता यो संदान वधसीन वधील, रूपतर व्यविद्यायीन बोकामामावरकं सभाकाररूपं, यदा, उत्तरिकसीः सर्वान् शत्रुगतरत्, वं दर्च एतदासवं बहुरं, वंसं विश्वतांसं, विद्ववार्डवंचा भवति तथा व्यक्त कतवान्। व्यक्तक्षेत्रे स्टानाः, कुतियोग कुठारीय वाविष्क्रा विशेषविश्वतानि कार्यासीय, यथा सञ्चलनान्विता अवन्ति तहते. तथा सति, वाचिर्रभः, एविकाः एचिकुम्रि, उपएक् सामीयोन सम्युक्तः, प्रयते प्रयनप्रदेशि, क्रिप्रनाखयद्भी पवतीलर्थः । दश्तरं, क्षतु वर्षाने, स्काधितचीताहिना भाने भीकाहिक रक्षात्रवाको। टचधन्यः, समेबायरचेन सर्वे दस्तीति दच्यसः, तस्तेः प्रचास्त्रः, प्रवादिनकन्दसि वक्कर्स (पांड्।२।१८८।) ब्रह्मस्पदानीदात्तर्ले, तरपि तु वालयेन। वंसं, वक्षत्रीचिः भूनंगरमकतिसारले प्राप्ते, उदानसा-रितवीर्वकः खरितीऽनुदासस्य (मांच।१।४।) इति खरितसं, वधेन, क्रुक्षवधः (पां १।१। ६) अति आवे वाप्, तस्त्रिकीः-क्रेत्र श्रात्तीर्यधारेकः, स चान्तीरात्तः, अन्यस्याकारस्य, चती क्षीयः ( यां (।।। व⊂।) इति चेमि, उदासनिश्वतिखरीय प्रत्यक्षीदाक्षणं। विश्वकृता, की वस्तु केदने, कर्मांति निर्वार्थे स्वयत्त्वम, यस विशामा (गांक। २ : १६ :) इति इटप्रतिवेशः । चोदिशचः (पांचाक।

१ ई १ अयोखेव दुर्मद आ हि जुद्दे महावीरं तृषि-वाधमृजीवं १ नातारीदस्य समृतिं वधानां सं रूजानाः पिपिष इन्द्रशतुः॥

अधीयवनाच चर्याजेविति। दुर्मादी दुरुमदीपेती दर्पवृक्षी रहा, चबेडिय वेरहरस्ति हम, दर्ज चास्तिक्के चाह्यबान् खलु, बीट्रहरिक मदाबीरं, गुरीमेदान् भूत्वा शैर्त्योपेतं। तुनिवाशं बद्धनां वाधनां। क्रजीयं प्रमुखानगार्थवं। क्स्प्रेट्ट्स्स्टेन्द्रस्य सम्बद्धिते ये प्रवप्तधाः सन्ति तेवां प्रधानां, सन्दर्शि सकुमं नःतारीत्, पूर्वीक्वा दुर्म्यदर्शाः भागनीत्। राजधानुः, राजः वानुवासकी यस्य राजस्य साहती राजः, इन्त्रीय इति।, नदीवु प्रतितः सन्, बजानाः नदीः सन्तिपिधे सन्त्रक् पिक्रवान्, सर्वान् के बानार खते। समदे इस्य पातेन नदीनां भूकानि, तक्ष पावाकादिवय पूर्वीभूतिमवर्षः । व्यथेश्वेत, व विश्वते वेरज्ञास्त्रेति वजनीदी, नव्यस्थां (सं। ४ । १ ३ ६७२ ।) इत्युक्तर-वदानीदात्रलं, समासानाविधेरनिवातात्, नवतम (धा ४।०। १५३।) इति अवभावः। जुङ्गे, केल् सार्कायां प्रन्ति च, अध्यक्तस्य च (भां ४।१। ६६।) रति सम्बद्धारमं, उपबारेशाभावन्दान्दतः, वदा, इन्द्रसुभवणा ( मां २ । ६ । १२० । ) इति सार्वेशतुक्रसण्याक्षां, क भुनेः सार्वधातुने (गं∢।०:५०:) इति शकादेगः, चच जन्मवातिवदोत्तवरिभाववा चन्नानुदीधानाचीयते, इतद्या वि भागुकानः समतीम प्रमादिषु प्रमादेशी न सात्। न प्रैंवं सति, सातवे

## १७ १ जपादहस्तो अपृतन्यदिन्द्रमास्य वज्रमधि सामौ जघान १ वृष्णे। विधिः प्रतिमानं बुभूषनपु-रूजा वृत्रो अध्यद्यस्तः॥

सत्तमीश्वमाश्च सपादश्च हित । स्वान् वसीश हिन्नलात् पादर-हितः, सहलो इस्तरहिते। हनः, हन्त्रमृद्धिः, स्वतन्तत् प्रतनां वृद्धं सेन्त्र्, दीवाधिक्षेत्र वस्ता विद्वीद्विष युद्धं न परित्वस्तानित्वर्थः, स्वा इक्तपादश्चीत्वस्त इन्तरः, साना पर्वतसानुसहसे प्रीष्टकान्ते, स्वि उपित्, वस्तं स्वानवान हन्द्र सामिनुस्तेन प्रकारवान् । स्वतस्त्वस्ति वृद्धेन्त्रातां दृष्टानाः, विभिन्नत्रमुख्यः पुद्धाः, स्वत्ते। दित्रक्षेत्रम् प्रतिस्तानं साहस्तं वृद्धवाः प्रतिस्तरः, वसा व स्वतिति तद्दविति विद्याः स दृष्णः, पुद्धाः यद्धव्ययवेतु, स्वतः व स्वतिति तद्दविति विद्याः स दृष्णः, पुद्धाः यद्धव्ययवेतु, स्वतः विविधं कित्तसादितः सन्, स्वत्रयत् प्रतित्वत्तिव्याः। स्वपत्, वस्तिशं विक्रस्तादितः सन्, स्वत्रयत् प्रतित्वत्तिव्याः। स्वपत्, वस्तिशं विक्रस्तादितः सन्, स्वत्रयत् प्रतित्वत्तिव्याः। स्वत्रत्वाः। (पर्वत्वतः स्वत् (पर्वतः) द्वन्तर्वत्वत्तिव्याः। स्वत्रस्तान्त्वाः। स्वत्रस्तान्त्वः। स्व १६१ नदं न भिन्नममुया शयानं मनोरूहाणा अति-यन्त्यापः । याबिङ्गो महिना पर्यतिष्ठतासामहिः पत्मुतः शीर्वभूव ॥

मुद्रवन्, सनियस्मुक्तिय (पां ७ | ९ | ७१ |) इति स्ट्रांतिवेधः । पृथ्वा, देवसमुख्यपुरम्भवेथे दितीयासाम्योगेक्कवं (पां ५ | ७ । ५८ ।) इति समर्वार्ये वाप्रकारः । स्वत्यस्, वाक्षयेन प्रस्थिपदं, वक्कवं क्रवासीति वपो नुमभावः । यकः, वास् क्षेप्रव स्वासाल्यसंखि कः, यस्य विभावा (पां ७ | ९ | ९ ॥ ।) इति स्ट्रांतिवेधः, सतिर-वक्तरः (पां ६ | ९ | ७६ ।) इति अतेः प्रकृतिस्तरतं, संवितायां, उदान्तव्यवितवे।वैकः स्वितिः पुन्तानस्य (पां च | ९ ॥ ) इति पर-स्थानुदानस्य सरिततं ॥ ७ ॥

च्छमोस्यमाच गर्द मभित्रमिति। चमुष्यां एथिया, प्रयानं पतितं श्चर्त क्रमं, चापे। बनानि, धतियनित चतिवन्य मक्कृति, तत्र दृष्टानाः, भिन्नं पञ्चथा भिन्नं कूलं नदं न सिन्धुसिन, यथा दाखिकाचे प्रभूतर चापेर नदार कुर्व भिला अतिकथ अक्ति तदत्। बीटग्रा चायः, मनीयकामा नुकाविक्तमारीकन्यः, पुरा दले जीवति सति हेव विषया मेधाः सिमा काया भूमी छछ। न भवन्ति, तदानी नृशां मानसः खिद्यते, सते तु अने निर्देशियकिता आया रुपग्रदीरमुखेला प्रवर्शन्त, सदा करिकाभिन मनुष्यासुखनीयर्थः, सदेतदुत्तरार्धिन सफीबियते, क्या जीवनद्धायां, सहिता सबीयेन सहिना, याश्वित वा स्व, मेंचगता चायः, पर्यतिखत् परिक्ष्य स्थितवान्, चहिर्देते। सिष्टकासामयां अस्तरभीः, पादस्याघः ऋथाने पशून, यदायया पादी नासि, त्यापद्भिष्ठेत्रसाभिक्षिततात्वादसाधः स्वनम्यद-यते। भिन्ने, भिन्ने, रदाश्यां निकाती नः पूर्वेख च दः (गांपारा हा हरू।) इति दकारसा अवारः। चमुया, सर्पा सनुत् (पा ०।९।३८।) इसादिना सम्बा याजादेश:। श्रवानं, श्रीकः सार्वशानुकान् श्रावी:-र्श्वितास्रकार्यमातुकानुदासले भातुस्यः । यदावाः, वद्वनीयमकानि प्रादु भी वे च, कवारेन प्रानच्, कर्तर प्राय प्राप्ते, कवारेन प्रः, चरिन जनाजनत्रश्यन्तिति वववाध्यमभावः, बदुपरे प्रावसार्वधानुवान- १६१ नीवावया अभवड्ड मपुत्रेन्द्रेश अस्या अव वध-जीभार १ उत्तरा सूरधरः पुत्र आसीद्दानुः शये सहयत्सा न धेनुः ॥

दासलेग विकार बखरे प्राप्ते खन्नाये धातुलारः । निवित्ता, स्वाबूलायां, सर्वधातुभ्य दन् दलायाः दिल दन्यत्वयः, सल्याने विभक्तियहासलं। यदा अधिना अधिकाः, अध्यक्ष्यत्व प्रश्वास्ति भाठात् त्वत्व
आव दलेलिमात्रेषे, प्रध्यादिश्व दलिन्याः (या ॥ । १ । १ १९१) दलि
विवादिन इस्राज्य प्रस्तवः । ठेः (या ४ । ६ । १६६१) दलि टिलोपः ।
क्वितः (यां ४ । १ । १६१) दलनीदास्तवं, द्वांथिवययने घले के लिंक
उदाचित्रशास्त्रये तसीदास्तवं, सवार नेप्यान्यक्षः । प्रस्तुतःशीः,
यादस्त्राधः श्रेत इति वस्तुतःशीः, क्विप् च (पां ० । १ । ६६९।) इति
विवा, श्रात्ते, पद्मीत्रसास्त्रविद्यसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्वद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्धसम्बद्ध

नवनीयचमाच श्रीचावचा हति। धचपुका एकः पुक्षी वस्ता मातु सेवं माता टचपुका, नीचावचा सम्भावकाता चता चमदत्, पृक्षं प्रका दानकितुं देचसीयदि तिरची पित्तवतीकर्षः, तदानीमविक्षः, चस्ता मातुः,चय चधीभाते, दमसीपदि वध दैननसाधनमाधुनं,चभार प्रक्रतवान्, तदानीं, धुनीता जकरा उपरिक्षिता चासीत्, युक्त पृक्षकु चथरोऽभोभागवित चासीत्, सा च रातुरीयची टजमाता वर्षे स्वा प्रवर्ग कवयती, तच दछानाः, भेनुकीकपित्रका गीः सभवता व वचा नत्ससचिता प्रवनक्षरीति वदत्। नीचावयाः, वेतिवादवीति वदे नायुरीवादिको चित्र प्रवयः, चन्नी वयसी वस्ताः सामोचावयाः, वस चन्द्रश्रीवादिको चित्र प्रवयः, चन्नी वयसी वस्ताः सामोचावयाः, वस्त्र

## १ १०१ अतिष्ठकीनामनिवेशनानां काष्ठानां मध्ये निहितं शरीरं १ वृत्रस्य निण्यं विवरन्त्यापा दीर्धं तम आशयदिन्द्रशतुः ॥ ३७॥

हति दीर्थलं, क्रमेक्ट्स्सर्वनामसानं (पार्।१।१००।) हति तस्त्रीदात्तलं, समासे नुग्नावन्त्राम्सः, वक्रमेचि पूर्वपद्मक्रिस्तस्तं, वस्ता, मीचा निक्कद्रः वयसे यसाः सा, पूर्वपदस्य दीर्घन्तान्दसः। वद्यः, क्रमोदिनित वसः, क्रमोदिनि क्रमोदिनित्र क्रमोदिनितित्र क्रमोदिनित्र क्रमोदिनित्र क्रमोदिनित्र क्रमोदिनित्र

दश्यमीस्त्रमाद चितिष्ठमीनामिति । वयस प्रदीरं, चापी विचसिन विशेषे उपर्यात्रम्य प्रवहन्ति, वीह्यं प्रदीरं निर्ण विनामिते हे,
चापु मधलेन मृत्वार्यनिए न चायते, स्वदेन सार्टीक्यते, नारानामयां मध्ये निद्धितं निर्णातं, चीह्यानां चास्तानां चितिस्तिनीनां चयसितिस्हितानां, चिनिष्यानां स्वानस्थितानां, प्रवद्यस्थानस्थादेशायां मनुष्यवम् कापि सितिः सन्मवित । सन्धानुवैत्रो जलमध्ये
सरीरे प्रक्तिरे स्वति, दीर्वं तमे दीर्वनिमाताचं नर्यं वथा भवति तचा
चाष्यस्य चर्यतः प्रतितवान् । चितिस्तानां नर्यं वथा भवति तचा
चाष्यस्य चर्यतः प्रतितवान् । चित्रस्तिनिमाताचं नर्यं वथा भवति तचा
चाष्यस्य चर्यतः प्रतितवान् । चित्रस्तिनिमाताचं स्वयान् वरम्बत्तिस्तर्यः ।
चित्रस्ति सित्रस्ति निर्वेष्ठं स्वानं, चरमाधिक्रस्त्रयोच्यः
(पा १ । १ । १०० ।) स्तुचर्यदाक्षीदात्तान्, । काम्बा सिता प्रति
काखाः प्रवेषस्य विद्यान्। सिन्दर्यं, सित्रस्तिन्तरः (पा १ । १ । १८ ।) इतिअतिः प्रकृतिस्ततः । चया साचः, चित्रस्तिनां चित्रस्तिनां स्वानिक्तः स्वानस्थाने ।
चावर्यस्य विद्यां निर्माणं विद्यान्ति । विद्यानस्थाने । दीर्वं मावते
चावरस्त्रा विद्यां विद्यां विद्याने । विद्यानस्थाने । दीर्वं मावते

## १११ १ दासपन्नीरहिगोपा अतिष्ठान्निस्डा आपः पणिनेव गावः १ अयां विलमपिहितं थदासी-इत्रं अधन्यां अप तदवार॥

क्रमक्रगेतिदाद्ययदात्रीत दन्त्रक्षनुक्रको स्त्री मेघ दति नैश्रह्माक्राह्यर दन्तिवासिका दति ३१०॥ दति प्रथमका वितीमें सप्तिविद्यादर्शः॥ १०॥

रकारशीमध्यमाच यासपतीरिति। यासपतीर्यासे विचेत्रधक्त-बबहेतुर्देचः पतिः सामी वासान्ताः दासपश्लीः, वातरशाचित्रीपाः व्यक्तिको नोषा रक्तको यासान्तः, नोपनं नाम स्वयन्तिन स्वान प्रवहत्ति तथा विरोधनं । एतदेव सारीक्षियते, आपी निवजा व्यतिष्ठविति। तत्र दशासाः, प्रकिनेत्र मानः, प्रशिक्षमकोऽसरी मा व्यवस्य निवे सामयिका विवदारमाकाच यथा विवदानांकचेलकै। चयां यत् विनं प्रवृष्यदारं चरिष्ठितं रूपेन निरुद्धं चासीत्, सद्विनं धनव्यवारं, क्यं जयन्याम् वृत्तवानिन्तः, अपवर्यार अपावतसन्तरीत्, समक्षतमयां निरोधं परिश्वतवानितार्थः। अत्र यास्तः, दासपत्री र्दासाधिमत्त्री दासी दस्यतेत्रपदास्थाति कर्मासाधितीया व्यविकत-विना मुप्ता व्यक्तियमारेखकारिको उपमधीवयो उविशेषकारेव निक्ष-कितोपसर्व चाइन्सीति, निवदा चायः प्रतिनेत शायः, प्रविवेति-सावति, पृतिः प्रवादिवायकान्ते नेति, अमं विकासिप्ति वदा-सीत्, विवं भरं भवति विभर्तेः, दवं वसम्बं विश्वतान, चय-तदमार, तद्दशी क्योतिथी वर्शतिथी वर्शतिथी वद्यस्थी कद्वास्त बनलमिति विज्ञायते, सदयर्यंत तद्वस्य स्टब्लिति विज्ञायते, घदवर्कत तद्वभस्य धचलमिति विद्यावते हति । दासप्रतीः, दश्च अप-श्रवे, दासर्यतीति दासी कनः, प्रथायण्, वितः (यां दार्। १६६।) इबन्तेश्त्त्वतं, दासः प्रतिर्यासां, विभावस्यपूर्वसः ( पा 🛚 🖂 🚉 ५८।) इति जीय्, तस्रवियोगेन इकारस्य नवारः, वज्रवीचा यूर्व-प्रदश्क्रतिकारलं, वदा दासस्य पाणिकः, प्रवानीकार्षे (पां दृ। ९। १७।) इति पूर्वपदप्रकृतिसद्भं। अधिक्रीपा, मुपू दक्कने, मीपान-तीति क्रोपाः, **भागादव भाग्नं**शानुके वा (ग्रीक्ट्रक्राहरू।) इत्रायः प्रव्ययः । वकः क्रिम्, जातेर क्रीयः ( परं इ । अ । अव ।) इत्रावेदपः,

1921 अथ्बा वारी अभवस्तदिन्द्र सुके बन्दा प्रत्य" हन्देव एकः । अज्ञेश गा अज्ञयः भूर साममदा-सृजः सर्ववे सप्न सिन्धून्॥

वेदएल ने यादिक ने शिवा निर्माण प्रति यदिशासना पृषे यकार ने याद्र तथा स्वा क्षा क्षा परिकार ने स्व किया है। ११११ । १९११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । १११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । १११११ । १११११ । १११११ । १११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । ११११ । १

शादग्रीमध्यमां कृष्णे वाद शति । हे दश्, कृषे वचे, कृषा कृष्णे द्रित क्वांमध्य पठितलात्। देवें द्रियमानः धर्माष्ट्रधकुण्यः। द्र्या प्रविवें स्थान् पठितलात्। देवें द्रियमानः धर्माष्ट्रधकुण्यः। द्र्या प्रविवें स्थान् यत् वदा, ला लां, प्रव्यक् प्रतिकृष्णिय प्रवानान्, तत् वदानीं, भाष्णे मादः श्वास्त्रमञ्जी वाकेंद्रभवः, वया प्रवस्त वाके प्रवासिक मित्रकादीन् वाद्यति तथत् स्थान् स्वास्तान्। चे सूद विवर्णः। विक शाः परिनाद्रपञ्चताक्षण्यः विवरणः। विद्यान्। चे सूद व्यक्तिमुद्राक्षेत्रम् वाकेंद्रस्तान्। चे सूद व्यक्तिमुद्राक्षेत्रम् वाकेंद्रस्तान्। चे सूद व्यक्तिमुद्राक्षेत्रम् वाकेंद्रस्तान्। चे स्वास्त्रम् वाकेंद्रस्तान्। वाकेंद्रस्तान्। वाकेंद्रस्तान्। वाकेंद्रस्तान् वाकेंद्रस्तान्। वाकेंद्रस्तान् वाकेंद्रस्तान्याः। वाकेंद्रस्तान् वाकेंद्रस्तान् वाकेंद्रस्तान् वाकेंद्रस्तान् वाकेंद्रस्तान् वाकेंद्रस्तान्याः। वाकेंद्रस्तान् वाकेंद्रस्तान्याः। वाकेंद्र

११३१ नास्मै विद्युन्न तन्यतुः सिषेध न यां मिहमर किरजादुनि व१ इन्द्रब यधुयुधाने अहिबाताप रीभ्या मधवा विजिग्ये॥

1981 अहेथीतारं कमपश्य इन्द्र हृदि यते जञ्जूषा
भीरगच्छत्। नव च यनुवतिं च स्रवनीः श्येनी
न भीते। अतरी रजांशि॥

खुदाचलं । प्रत्यक्त, सबुकावितां (पांचा १ । १६१) इति निवात-प्रतिविधः, तिस्थिवादाणवित (पांचा । । १०११) इति गतेरतृदा-कतां । स्थवः, गा इत्रस्य वान्वान्तरमतन्त्राभदयेच्ययुद्धः, तिङ्कातिकः (पांचा १ । १०१) प्रति निवाता व भवति, समाजवान्ते निवात-युध्यदस्यवादेशः वस्रया इति वचनात्। सन्तेते, तुमर्थे सेसेनसेऽसेन् (पांका । १। १) इत्यादिना तवेन्प्रस्थाः, निवादाखुदाभातं। १५॥

चतुर्दशीयम्माच अवेदांशार्यस्ति । चे रूख, अञ्चतेः क्यं कत-

१ १४ १ इन्द्रें। यातोऽवसितस्य राजा शमस्य व शृद्भिणे। वज्रबाद्धः १ सेंदु राजा स्यति वर्षणी-नामरान्न नेमिः परिता बभूव ११३६ ॥ ११ इति प्रथमाष्ट्रे दितीयोऽध्यायः ॥

वक्कव चरि चित्ते यत् विदे भीरगण्डत् चतवानकोति वृज्ञाः अयमाप्रयात् , तर्षि वर्षेत्रस्य यातारं चन्तारं कमयायः, स्कीद्व कं पुरुषं हरूवानसि, तादृशस्त्र गुरुषानारसाभावात्, माभूत्तव भव-भिज्ञर्थः, यसमात्कारजात् नव च नवविश्व सवनीः रकोवद्यससङ्ख्या वयक्त्रीवंदीः प्राप्य रजांसि तज्ञतान्युरकानि सतरसीर्स्ववानि । तत्र इस्टालः, क्रोनो न क्षीनगामकी मखवान् यक्तीव, दूरज्ञमनात् तन भवमातीत् इति गन्धते, तह्यं मासूदिलभिष्यायः । तन हर-मननं माश्चावे समाधातं, इन्हों वे खर्च इत्या नलुबीति मन्द्रमातः वदाः परावता । मक्दिति, हैतियीयाश्वामनन्ति कन्ते दर्भ दक्षा वदां यरावतमञ्ज्दपाराधमिति अन्यमान प्रति । इदि, यद्त्रीमास्य-त्रिज्ञसन् (पां≼ी१।१७३।) बलादिना चटवक्रव्टस्य चटादेखः, जिहिरं पदांच सुभी युष्या ( पां ∢ । १ । १०१ ।) इति विभक्ते बदात्तर्ला। मञ्जायः, इन्नेनिंटः क्रमुः, वद्योकवचने, क्सोः सम्प्रसार्खं (पांदः। oi १६१) हति समासारवपरपूर्वले, प्रासिवसिवसीनाच (यां च : ए । इ॰ । ) इति वलं, । नच वलतुको वसि अलि र कादि एसा-क्रिडलात् मलंग प्राप्त्यादिति बाचं, सम्मसायकस्य खीसुप्रतिवेधी वस्त्व इति वार्तिकेन व्यसिद्धयद्भावस्य प्रतिविद्धलात्, ग्रमक्त्रभक्तन-घस्रो कोषः क्रिजनस्र (पर्द। ६।८८६) हत्युषधाकोषः,। नचा-सिक्षवदेवाभाव् (मो ६ । ८ । २९ ) इति सम्बसारवस्यासिकवङ्गायः, भिकामयत्वात्, सम्मतार्थं हि यद्येववचने, अपधानीपत्तु स्थादेवेति भिक्राज्यस्तं। सम्बत्ताः, सुग्रती, ग्रम्श्रवेशिकं (पाँ घाँ १। ८१।) इति नुमासमः, प्रयः पित्रायनुदात्तलं, प्रतुष्य वसार्वधातुषस्रदेवा-सुदाक्तवं। स्रतरः, बहुत्तयोज्ञादनियातः ॥ १८ ॥

मच्द्रशीश्वत्रभाष्ट्र रेन्द्री यात रति। वजनाक्रस्टिनः, सत्री इते सति, निःचयत्री भूत्रस्य याती सच्चते। नक्तमस्थानवितस्य रचवैर श्वितस्य कावरस्य, प्रमस्य प्रान्तस्य, ऋषुराष्ट्रियेन प्रष्ट्रयादायम्बलस्याय-हर्दभादेः, ऋष्ट्रियः ऋष्टेषितस्थायस्य महिसवधीवदीवेष राजा सभूत्। सेदु स एवेन्द्रचर्मबीना मनुष्यासारं शाचा भूला चारति विकसति, ता, तानि पूर्वे ह्यानि अञ्चलादीनि सर्वाकि परिवस्त बाहकान्,। तम इन्हानाः, धाराज्ञ नेनियंथा रचनकस्य परिता वर्तमाना नेनिः चरानु नामी भीजितान् जाक्षिक्रेयान् चाप्रीति तदस्। बालः, वा भागवी, वाति अच्छतीवि वात्, चढः शह, चावेशाचः (शि ६) १। १(=।) इलादिना विभक्तेयदालं। सेंदु इलाव, स इलाख, सीऽविकी-मेचेत्यारमृद्यं (मां ६।१।१३३।) हति संदितवा सीचीयः,। तः, क्रेन्कन्द्सि वळक्षं (यां ६।१।७०।) इति सीर्कीयः, वसूब, अवते किंटी वर्णि, भवतेरः (यां काशा धरा) इत्यम्याससा **चलं,** जता-क्रतप्रसिद्धातया बुगागमस्य निवालाबुक्तेः पूर्वे बुगागमः। यदाः इति। भवतिश्वाच (पाँ १।२।६।) इति जिटेः चिल्लाडुङ्मभावः। नच, कस्तिववरणभात् (पां ६। १। ११।) इति तस्यास्ति अलादुवका देशः श्वानीयः, मुख्दामुक्यायोः सिद्धी दस्त्रधाविति वार्तिकेन तस्त्र चित्रसात्, तिङ्कतिकः ( मां 🖘 📢 🕶 ) इति निवातः 🛭 १५ 🖡 इति प्रचमस्य दितीयेऽस्टनिंश्री एर्जः । एट ।

वेदार्थस्य प्रवाशेन तमे। हार्दे निदार्यन्। पुर्मश्रीसपुरी देशदि-वालीर्यमहेत्रसः। इति वीमदाजाधिराजपरमेत्रस्वैदिनमार्गेष्ठसर्वेद-वीवीरमुक्कसूपाचसानाच्यधुरस्वरेत नावनस्मालेन विर्विते माध-वीवी वेदार्थप्रवाशे ऋत्वंदिताभाषी प्रथमान्त्वे दिनीरोऽध्यायः।

(अ) तत् सत् ()

### RIG VEDA SANHITA.

### FIRST BOOK.

#### FIRST CHAPTER.

#### PIRST HYMN.\*

- I praise Agni, the household priest, the divine offerer of the sacrifice, the inviter who keeps all treasures.
- 2. Agai, worthy of the praises of the ancient Rishis, and also of our's, do thou bring hither the Gods.
- 3. By Agmi the sucrificer enjoys wealth, that grows from day to day, confers renown, and surrounds him with heroes.
- Agni, the sacrifice which thou keepest from all sides uninvaded, approaches surely the Gods.
- 5. Agai, inviter, performer of gracious deeds, thou who art truthful, and who shinest with various glories, come thou, so God, with the Gods.
- 6. The prosperity which thou, O Agni, bestowest upon the worshipper, will be in truth a prosperity to thee, O Angiras. †
- We approach thee in our minds, O Agui, day after day, by night and day, to offer thee our adoration,
- 8. Thee, the radiant guardian of the meet reward of the sacrifices, who is resploudent and increasing in his sacred house.
- Be thou, O Agni, accessible to us, m a father is to the son; be near us for our welfare.

#### SECOND HYMN,I

- Come, O beautiful Váyu, the moonplant juice is prepared, drink
  of it, and listen to our invocation.
  - Hymn in praise of Ages, Rishi Madhuchanda, the son of Vieramitra—Metre Găyatri-† A name of Agei.
- ‡ Hymn in praise first of Vays, then of Indra and Vays, and lastly of Mitra and Varuna; the same Rishi and Metre.

- The chanters, holding the ready libation and knowing the sacred days, chant thee here with hymns, O Váyu.
- 3. Vayu, thy approving voice approaches the worshipper, if approaches to many for the drinking of the moonplant juice.

2.

- Indra and Váyn, this juice is prepared, come with the visads, for the libations long for you.
- Váyu and Indra, come ye with speed, and seated near the sacrifice, attend ye to the prepared libation.
- 3. Váyu and Indra, approach to the libation which adorns the priest who prepares it; after your approach, O men, the libation will soon be purified by the pious rite.

3.

- 1. I invoke Mitra of holy strength, Varuna also, the destroyer of fees, yê who hear the prayer for rain.
- 2. Mitra and Varuna, ye, that collect and shed the rain, have accepted this great sacrifice for the due reward of the pious rites.
- Mitra and Varuns, ye wise, born as a help and refuge to many, preserve our strength had our pious rites.

### THIRD HYMN.\*

١.

- 1. O Aswins, whose hands are swift, ye lords of the pure sacrifice, accept, ye long-armed of the sacrificial food.
- 2. O Aswins, performers of many pious works, ye men and wise, hear our prayer with approving minds.
- Ye destroyers of foes, ye truthful, come on the road, that causes lamentations; † for the libation, placed on the sacred grass, is ready.

2.

- Come, O resplendent Indra, these librations which long for thee, and are always purified by the fingers of the priest, are prepared.
- Approach, O Indre, moved by our invocation; thou who art obtained by the wise, come to the prayers of the priest, holding the libetion in his hands.
- Hymn in peniss first of the Aswine, then of Indra, thirdly of the Viswadévaa, and lastly of Secureman; Richi and Metre the came.
  - y Viz. to our foes.

 Indra, lord of the golden coloured horses, with celerity approach, and hearken to our supplications. Take our food with the libation.

3.

- Viswadéras, ye protectors, preservers of mau, ye bestowers of gifts, come to the prepared libation of the worshipper.
- 2. O Viswadévas, givers of rain, swiftly approach the prepared libation, as the sunbeams approach the days.
- Ye all-wise Viswadévas, whom nought can destroy or injure, attend, O givers of riches, to the secred butter.

4.

- 1. O, purifying Saraswati, who rejoicest in offered food, with the food, given by the priest, he pleased with our sacrifice, thou who grantest wealth to prayer.
- Saraswatí who inspires with friendly words, and explains true thoughts, has accepted the sacrifice.
- Saraswati by her impulse moves the great ocean and irradiates all minds.\*

### FOURTH HYMN.+

- We call day after day Indra, the performer of glerious deeds, for assistance, as mileb-cows are called the herdeman who milks them.
- 2. Come to our oblations, drink of the juice, O drinker of the juice, O thou, that is rich, it is they delight to grant the gift of cows.
- 3. Then; let us see thee among those that are thy near companions, among those that are wise; do not, by passing us over, manifest thyself rather to others, than us, but come.
- 4. O sacrificer, draw near to the wise, uninvaded Indra, ask the experienced priest; for he, (Indra) will grant blessings to thy friends.
- 5. Let then our priests give praise to Indra. Ye slanderers, from this place depart, while they, (the priests) O Indra, perform this festal pomp.
- O destroyer of foes, let then the men, that are our enemies, call us fortunate. May we live under this Indra's protection.
- The commentator makes the remark, that Savarwall must be here considered in her double capacity as a goddess and a river.
  - y Hymn in praise of Indra ; flishi and Matre the same.
  - 2 Viz. after the drinking of the juice.

- To the swift Indra offer this ready, prepared juice, which adores
  the sacrifice, cheers a man, receives the pious rites, and is the friend of
  the gladdening Indra.
- 8. Of this juice drinking, O Satakrata, \* didst thou slay the Vrittras, † didst thou protect those fighting in battle.
- For the obtaining of wealth, O Indra, we supply thee with food,
   Satakratu, who fightest in our battles.
- 10. To him, the guardian of wealth, the great, the performer of illustrious deeds, the friend of the offering priest, to that Indra sing praises.

### FIFTH HYMN.:

- Swiftly approach, the offerings in your hands, ye friends; sit down, and sing praises to Indra.
- 2. When the moonplant juice is prepared, let all join to sing the praises of Indra, the destroyer of many foes and the lord of manifold and desirable treasure.
- May be then be near us for our wealth, be near us for the acquiring of various wisdom, may be with the fund approach us.
- Sing praises to that Indrs, against whose golden-coloured horses, yoked to the chariot, no enemy can stand in battle fields.
- This ready paritied juice, made sacred with curdled milk, comes
  to be taken by the drinker of the libration.
- Indra, performer of nuble deeds, thou wast born at once full grown for the drinking of the moonplant juice and for the leading of the gods.
- O Indra, praised in songs, the ready juice approaches thee, may
  it be thy delight, O wise.
- Our praises have extelled thee, thee our songs, O Satakrato, our hymns also shall extel thee.
- May Indra, whose protection never fails, enjoy this sacrificial food of thousand kinds, in which all manly virtues dwell.
- May not any mortals injure our bodies; O mighty Indra, extelled in songs, avert our death.
  - . According to Seyara, possessed of many sacrificial, or of manifold wisdom.
- + The most eminent of the Assume under the name of Vrittms. That the killing of the Vrittms has m allegorical meaning, is clearly shown by the 32d bynin.
  - ; Hymn in praise of laden; Right and Motrethe same.

#### SIXTH HYMN.\*

- 1. All men, wherever dwelling, adore in every work+ the radiant uninvaded, moving Indra; his splendours are radiant on the sky.‡
- Charioteers m each side of the car harness his desirable, powerful, red and golden coloured horses, that carry men.
- Giving to the darkness light, to the shapeless shape, ye mortals, wast thou, O Indra, § horn with the dawning rays of the morning.
- 4. Forthwith after the given oblation, the Maruta, who have a sacred! name, sent again the turgid cloud.
- 5. Assisted by the conveying Maruto, who broke the fastness, Q Indra, didst thou find the cows in the cavern.\*\*
- The hymns, longing for the presence of the Gods (the Marute) extolled the great, renowned host of the Maruts, who know all treasures, as the counseller of Indra.
- 7. For thou (the host of the Maruts) art sees united with the fearless Indra; you both are joyous, and alike in splendour.
- 8. The sacrifice mightily calls for hadra, together with the blameless, desirable host (of the Marats) that ascend to heaven.
- 9. O all-pervading host of the Marats, approach from the heaven or from the sun above; here sings the priest the hymns.
- Hymn in praise partly of lades, and partly of the Maruts (winds). Bishi and metru the same.
- † The hieral translation would be : all, her, join Indea, which, as Sayana explains, manns they join him to their works with the kingdom of the worlds.
- ‡ Sayana saya, that in the layers Indra in supresented as the universal coal; the epithet radiant exhibiting him as the sun, uninvaded as the fire, moving as the wind, and his splendour on the sky as the stars. In what light such explanations of a later period are to be considered, I have already indicated in the preface.
- § The double vocative is in the original; although it is repagaint to the English idiom, I did not like to change it. Indra, reminds the commentator, appears here as the sun.
- I Literal, a secrificial, or whose name bears witness, that the hogour of the marrifice is due to them.
- \*\* The fible alluded to, is given in the Anukramaniké. The Paais, a kind of Asure, stole the cowe from beaves, and threw them into darkness; Indra discovered their places by mesos of Sarama, the dog of heaver, and together with the Maruts, defeated the Asure.

10. We pray Indra for wealth, either from here (the earth) or from the heaven above the earth, or from the wide expanded ether.

#### SEVENTH HYMN.\*

- The chanters extelled Indra, the singers praised the great Indra
  with hymns, the voice of the commanding priest called Indra.
- Indra is every where present with his golden coloured horses, yoked to the chariot by his word alone, Indra, the wielder of the thunderbolt, who shines with gold.
- To present an expanded view, Indra raised the sun in the firmament and with his rays lighted the mountains.
- Indee, protect us in our battles and in the possession of our manifold wealth, O terrible, protect as with thy fear-exciting power.
- 5. For the obtaining of great, as of little wealth, we invoke Indra, the helper among enemies, the wielder of the thunderbolt.
- 6. O thou fulfiller of our wishes, giver of rain, open that cloud for us; do not speak to us a refusing word.
- 7. All praises, which are given to other Gods, are Indra's, the wielder of the thunderholt. I do not find a praise worthy of him.
- 8. The giver of rain approaches man in his might, as the bull does the herd; he, the lord, who does not refuse prayer.
- 9. Indea, who alone sways men and riches, is also lord of the five tribes. †
- 10. For you, O priests, we call Indea, who is placed above all men. May he belong alone to us.

#### Егонти Нумя 1

- O ludra, for our protection grant us desirable wealth, which conquers equal foes; which none resists, which is all-powerful.
- With which, assisted by thee, we shall from our horses repel our foes in the battle, hand to hand.

<sup>·</sup> Hymn in preise of Endra; Riski and metre the same,

<sup>†</sup> The commemator explains it by the five castes,

<sup>\$</sup> Hymn in praise of lades; the same Rishi and metre.

- 3. Indra, by thee assisted, we shall seize our spears together with the club, \* and slay our opponents in the battle.
- 4. Indra, by thee assisted, we shall with our warriors and apearmen defeat our enemies.
- 5. Great is Indra, he is supreme, be greatness to, him; his power is like the heaven in vastness.
- 6. If warriors in battle, or men for the gift of a son, or sages in strife for knowledge invoke thee, they all obtain their wishes.
- Index's belly, which is the greatest quaffer of the moonplant juice, swells like the sea, is like the mouth from which saliva constantly flows.
- 8. For in truth his word is friendly, far-sounding, great, and promises cows; it is like the branch with ripe fruits to the worshipper.
- For in truth, thy power and thy assistance, O Indra, are forthwith vauchsafed to a worshipper like me.
- 10. For in truth his own desirable praises and hymns must be sung by the priests for the sake of Indea, the drinker of the moonplant jaice.

#### NANTH HYMN.†

- ). Come, Indra, enjoy the food and the various kinds of the juice; be the great conqueror of foes by thy majesty.
- 2. Pour out the gladdening jrice, when ready in the sacrificial vessel, for the gladdening Indea, the potent juice for the all-potent God.
- Indra, lard of all mankind, god of the majestic nose, enjoy the gladdening praises; speed to these libations together with the Gods.
- 4. O Indra, I composed thy praises, they drew near to thee, the donor of abundant gifts, the lord; then hast accepted them.
- 5. In our presence, bestow on as desirable wealth of various kinds; for thou hast sufficient, may abundant,
- O Indra, thou keeper of immense riches, in this eacrifice direct as well, the striving, renowned, for the obtaining of wealth.
- Roscu's cargestion to take Ghana as instrumentalis, appears to me preferable to Sayana's explanation, who considers it as accusative.
  - # Hymn in praise of Indra; the same Rishi and metre.

- O Indra, give us great, extensive wealth, which is rich in cows and food, which supports our life, and never decreases.
- 8. Give great renown to us, O Indra, and wealth of a thousand kinds, and also this fold, carried on the chariot.
- For the protection of our wealth we invoke Indra, praising with praises the lord of wealth, the friend of hymns, who goes to the sacrifice.
- At, every libution all sacrificers praise the great majesty of the great Indra, who is dwelling in his house.

#### Tenta Hymn.\*

- The chanters chant thee, the singers of hymns sing thee, the br4hmans raise thee, O Satakratu, as the workmen raise a cane.†
- 2. When from one hill the priest ascended unother hill and completed his valuous work, then knew Indra his intention, and hastened with the host of the Masuts to fulfil his wishes.
- 3. Yoke ther' the full-maned, proud horses that fill their girths, to the chariot, then come, Q drinker of the moonplant juice, Indra, to listen to our praises.
- 4. Approach, appland our praises, accept of them, and be pleased with them. Do, Cadra, thou establisher of home, increase our food and also our sacrifice.
- 5. Praises, that always increase, must be sung to Indra, who repels many foes, that Sakra resounds among over sons and companious.
- 6. We desire him for fellowship, him for wealth, him for manly deeds; for he, the mighty Indra, is able to bestow wealth on us.
- The food, purified by three, O Indra, is abundant and with case to be obtained. Open the stable of the cows, confer wealth, O splitter of mountains.
- Tor both heaven and earth, are unable to hold thee, the slayer
  of enemics. Conquer the heaven-born waters, and confer cows upon
  us.
  - Hymn is proise of Indea; the same Rishi; metre Apastuble.
- † According the explanation of Sáyana, as workmen raise a cone to dence before it, or at those who lead a good his, raise their family.
- † Viz. to collect the plants for the preparing of the Soma juice, the wood for the sterifice, i.e.

- Indra, whose ear hears all, hear in speed my invocation and accept my praises. Be pleased with my praise and that of my companion.
- 10. For we know than answerest all desires, thou hearest, when we invoke thee for help in battles; we implore the thousandfold assistance of him who answers desires.
- (). Indro, Kusika's son, come in speed, drink with asst the ready libration. Prolong my life, which shall be worthy of praise, and bless the Rishi with a thousand goods.
- 12. O thou, praised in songs, may these hymns every where be sung around thee, may they grow after thy growing age, and giving pleasure may they be received with delight by thee.

#### ELEVENTH HYMN.\*

- All songs extelled Indra who is like the ocean's vast expanse, who is the foremost among the heroes who fight from the war chariot, who is the giver of nourishment and the protector of the good.
- Indra, O lord of strength, by thy friendship supplied with food we have no fear from foes. We exted thee, the conquerer who is ever victorious.
- 3. From time of old Indra's gifts of riches never failed, nor will his assistance fail, if the giver of the sacrifice spends on the offering priests wealth of food with the gift of cows.
- 4. Indra was born as the destroyer of towns,† the youth, the wise, whose power is unbounded, the upholder of all ceremonics, the praised wielder of the thunderbolt.
- 5. Thou, O splitter of rocks, burst open the cavern of Yalu, twho retained the cows. When the terrified gods repaired to thee, they had no longer fear.
- 6. Extolling the distilling moonplant juice, I come again, O hero, for thy bounties. O thou, praised in songs, the priests adored thee before and know thee now as giver of such bounties.

<sup>\*</sup> Hymn in praise of Indra, Rishi Jétri, the son of Madhuchands, metre Apostuble.

<sup>·</sup> Viz. of the Asurs.

<sup>7</sup> One of the Assun,

- By magic didst thou slay, O Indra, Sushna,\* who fought with magic arts. The wise know that thou art possessed of such glory.
   Do thou increase their food.
- The hymns have extolled Indra who rules by glorious might,
   whose bounties are of a thousand kinds, nay are indeed more plentiful.

### TWELFTH HYMN.+

- 1. Again the inviter, the omniscient we chose as the good performer of this sacrifice.
- The priests always call Agni with prayers; Agni, the lord of man, the conveyer of the sacrifice, who is beloved by many.
- Agei, been from the sacred wood, bring hither the gods to the boly grass; for thou art our inviter worthy of praise.
- 4. Because thou art the messenger, O Agai, awake the gods who are desirous of the socrifice; then sit down with the gods on the sacred atraw.
- 5. O radiant Agui, called hither by the sacrifice, consume our enemies in league with the Rakshasas.
- 6. By Agni is lighted up Agni, the wise, the guardian of the house, the youth, the conveyer of the sacrifice, whose face is like a faming tongue.
- 7. Praise, O priest, in the sacrifice the wise, truthful, divine Agui, the destroyer of foes.
- 8. Which over sacrificer, Agni, God, adores thee as messenger, be thou his protector.
- Which ever merificer in the offering of the Gods worships Agai, to him give joy. O purifier.
- 10. O purifier, resplendent Agni, for our sake bring hither the gods to the offering and sacrificial butter.
- 11. Agni, extolled by this new hymn, do thou supply us with food and wealth, that attracts heroes.
- 12. O Agni, resplendent with pure brightness, thou that goest on all the errands of the gods, listen to this our praise.
- One of the Asurs. The literal messaing of the word Sushna is one who dries up (exsistent)
  - 1 Hymn in prace of Agm. Rishi Medhatula, the con of Kanwa, metre Gayari.

#### THIRTEENTH HYMN.\*

- Well lighted Agni, thou inviter, purifier, bring for our sacrificer's sake hither the Gods, and perform the sacrifice.
- 2. O wise Tonunapad, to-day convey our sweet sacrifice to the Gods for their feast.
- 3. I call to this sacrifice the beloved glory of man, the sacrificer with the gracious speech.
- 4. Agai whose name is praise, convey hither the Gods on the blissful chariot; for thou art the inviter, installed by man.
- 5. Spread, ye priests, every where the hallowed straw above glistening with sacred butter, the straw, on which the immortals appear.
- Ye splendent temple—doors, so long closed, ye fosterers of pious rites, open for this day's sacrifice.
- 7. I call to this sacrifice the levely night and dawn to be stated on this our sacred straw.
- I call the two wise immortal sacrificers who are of gracious speech. Offer ye this our oblation.
- 9. Ye three joy-inspiring unalterable goddesses, Ila, Saraswati, Mahi, be seated on the sacred straw.
- I call hither the supreme Tashtri of manifold shapes. May be belong alone to us.
- 11. O God Vanaspati, offer the sacred butter to the Gods; by thy farmer may the sacrificer receive wisdom.
- 12. For Indra's sake offer, ye priests, the oblation with the Swaha in the house of the sacrificer. Hither I call the Gods.

### FOURTEENTH HYMN, †

- 1. With all these gods come, O Agm, to the festival rites and songs to drink the moonplant juice, and present the offering.
- \* Rishi and metre the same; hymn in praise of 12 divinities called Apri, all of which are representations of Agni. They are: 1. Susamiddha (lighted up). 2. Tanusapad (who consumes clarified butter). 3. Narhadnes (praised by men). 4. Ilita (praised). 5. Barchi (the sacrificial straw). 6. Dévidwara (temple-doors). 7. Usbasa-natta (dawn and night). 6. Daivya Hotaraa (divine sacrificers). 9. Ilia, Saraswati and Mahf (three goddesses). 10. Twastri (the divine architect). 11. Vanaspati; and 12. Swaha.
  - y Hyma in praise of the Viswadévas; Richi and metre the annua.

- O Agai the wise, thy illustrious deeds praise thee, the sous of Kanwa invoke thee; approach with the gods.
- They (the sons of Kanwa) call upon Indra and Váya, Vrihaspati, Mitra and Agni, Púshana and Bhagu, the Adityas, and the host of Maruts.
- To you are offered the gratifying, exhibarating liquors, distilling and sweet, that are kept in sacrificial vessels.
- The sons of Kanwa, holding the purified grass, offering the sacred butter, and adorning the sucrifice, praise thee and implore thy help.
- 6. May the coursers with shining backs, that carry thee, yoked to the chariot simply by thy thought, bring also the gods to the drinking of the moundant juice.
- 7. Give, Agni, wives to these Gods, who are worthy of the sacrifice and increase oblations. Let them, O thou whose word is pleasing, drink from the sweet juice.
- With thy tengue, O Agni, may all the gods, that are worthy of ancrifice and praise, drink of the sweet libation at the sacrifice.
- To obtain the hallowed yift, let Agni, the wise sacrificer, bring hither from the radiant sun all the dawn-awaking Gods.
- Drink, O. Agai, the sweet moon-plant juice with all those gods, and with Indra, Váya, and Mitra in all his radiant forms.
- Agai, thou sacrificer by man justalled, seated at the sacrifice, do thou offer this oblation for us.
- Yoke to the chariot, O God, the fleet red-coloured coursers. With them bring hither the Gods.

#### POTERNTH HYMN.\*

- 1. Indre, drink the moonplant juice with Ritu. The exhibiting librations that like to dwell in thes, approach theo.
- Ye Maruts, drink with Ritu from the vessel of the priest, purify the sacrifice; for you are liberal donors.
- O Neshtri, † united with thy wife, accept our sacrifice, drink with Ritu; for thou art the bestower of riches.
- Agni, bring hither the Gods; let them be seated at the three places;‡ adorn them, and drink with Ritu.
- O Indra, thy fellowship with the Rilas is ever unbroken, drink after them the moonplant juice from the overflowing vessel of the Bramhana.
- Mitra and Varuna, ye who hear pious supplications, accept the great sacrifice, which no fire of enemies can consume.
- Drink, O giver of wealth (Agni) the juice. The priests, asking for wealth, holding the sacrificial stones, extel the god at the sacrifice, and also at the oblations.§
- Giver of wealth, give us riches, worthy of praise, which we may
  enjoy by the facuur of the gods.
- 9. The giver of wealth with the Ritus longs to drink from Nestri's vessel. Go, ye priests, to the place of the oblation, perform the sacrifice and thence depart.
- 10. Be a bestower of wealth on us, O giver of wealth, because we offer to thee as to the fourth with the Ritus.
- 11. Ye Aswins, companions of the splendent Agni, ye performers of pious deeds, with the Ritus, the conveyers of offerings, drink the sweet libration.
- 12. O bestower of gifts, by thy office as guardian of the house, convey with Ritu the sacrifice; perform the oblation to the gods; for the sacrificer, devoted to the gods, longs for the gods.

<sup>\*</sup> Hyong in praise of the Rous, with whom other deities are associated, vez. Indra, the Maruts, Twastri, Mitra and Varuna, Dynvinoda, the Aswins and Again. Riski and beave the same.

<sup>1.</sup> Under Neshtri Twastri is meant according to Sayana.

<sup>2</sup> At the three daily sacrifices.

<sup>§</sup> That is, at the principal sacratee, and as those obtaining that are connected with it. -

### SIXTEENTH HYMN.

- May the golden-coloured horses carry thee, the fulfiller of all desires, to the drinking of the moonplant juice. The prices, splendent like the sun, extol thee, O Indra.
- Let the golden-coloured horses, that long for these rousted grains and distil the liquid butter, bring Indra hither on the bliss-conferring car.
- We call Indra in the morning, Indra when the sacrifice proceeds;
   Indra for the drinking of the moonplant juice.
- Come, Indra, with the long-maned korees to our prepared libation, for we call thee to the all ready made juice.
- Do thou come to our praises, come to our ready morning sacrifice.
   Drink, as the white antelope drinks, when thirsty.
- This moonplant juice and these libations are ready on the sacred straw; for the sake of strength drink them, O Indra.
- May this excellent proise touch thy heart, and be acceptable to thee; then drink of the ready libation.
- The slayer of Victora, Indra approaches for his exhibitantion the whole sacrifice to drink of the moonplant juice.
- Do thou fulfil this our desire by the gift of cows and horses, Satukrato, for, we extel thee in devout contemplation.

### SEVENTERNTH HYMN.†

- I implore the help of ludra and Varuna, whose splendom is great. May they gladden us in such a sacrifice as this.
- For ye, the upholders of men, for the sake of affording protection, are going to the prayer of a sage like myself.
- 3. O Indra and Varuna, satisfy us with riches according to our wish; we implore you, to be near us.
- Por mixed is the libration of the sacrifices, composed are the praises of men of exalted mind. May we be the first among the givers of food.
- 5. Indra is supreme among the bestowers of a thousand gifts; Varuus is to be extelled among those that are worthy of praise.
  - Hymn in praise of Indra, the same Rudo and metre.
  - Hymn in proce of Indra and Varuna; Rish and metre the same.

- By their protection we enjoy wealth, and preserve it; let there
  be abundance.
- 7. I invoke you, Indra and Varuna, for various wealth. Bo ye ren-
- Indra and Varuna, lo our minds wish to adore you; attend with speed to our welfare.
- Indra and Varuna may the pleasing praise with which I invoke you, approach you; may you increase the praise, offered to both of you.

## EIGHTERNTH HYMN.\*

- Render me among the Gode a well known giver of the libation,
   Brambanaspati, as Kakshiwan was, the son of Ushjik.
- 2. May he who is wealthy, who destroys diseases, who is the possessor of riches, who increases happiness, who is swift attend to us.
- May the slandering word of mortal man that is our enemy, never affect us. Protect us, Bramhanaspati.
- The mortal man whom Indra, Bramhanaspati and Soma uphold, does surely not perish.
- O Brámbanaspati, Soma, Indra, and Dakshim, préserve such a mortal from sin.
- For the sake of wisdom, I have approached the lovely Sadasapapati, the performer of wonderful deeds, the friend of Indra, the bestower of riches.
- He, without whom no sacrifice succeeds, although the priest be wise, arranges the pious rites, to be performed with wiedom.
- 8. After the offering of the sacrifice, he renders the offerer of the sacred butter prosperous; he makes that the sacrifice proceeds without obstacle; our praise approaches the gods.
- I beheld Narasansa, armed with unyielding strength, whose fame is widely spread, whose glory is respleadent as the sky.

<sup>\*</sup> Hymn in praise of Brümhanaspati (from v. I to 5.) in common with Index and Soma (v. 4.) with Dakelina (v. 5.) in praise of Sadanaspati (v. 6-8.) in praise of Narisansa and Sadanaspati (v. 9.) Rishi and metre the same.

### NINTERNTH HYMN.\*

- 1. Thou art called to this beautiful sacrifice for the drinking of the moonplant juice. Come, O Agni, with the Maruts.
- For thee, O powerful God, no mortal is able to defeat in thy work. Come, O Agni, with the friendly Maruts.
- Come, O Agni, with the Maruts, who, attended by all the gods, know the course of the great waters.
- Come, O Agni, with the fierce Maruts, who produce the waters, and whom none by strength can overcome.
- Come, O Agni, with the lovely Maruta, who are fearful in shape, the possessors of wealth, the destroyers of enemics.
- Come, O Agni, with the Maruts, the gods, that above the blissgiving ann, dwell in the splendent skies.
- Come, O Agni, with the Maruts, that chase the clouds and agitate the waving ocean.
- 8. Come, O Agni, with the Maruts, who fill the sky with the rays of the sun, who exceed in power the ocean.
- 9. Come with the Maruts, O Agai, to whom I have offered also in former times the sweet juice of the moonplant.

### SECOND LESSON.

### TWENTIETH HYMN.+

- This hymn, conferring abundant wealth, was orally made by the sages in praise of the divine birth of the Ribhus.
- The Ribbus, who created by their thoughts alone for Indra the golden coloured horses that by his command yoke themselves to the chariot, received the sacrifice with the pious rites.
- They, together with the truthful Aswins, made the blissful chariot that approaches every place; they created the milk-giving cow.
- The truthful Ribbus, gifted with efficacious prayer, possessing power, restored their parcuts to youth again.
  - . Huma in praise of Agni and the Maruta; Rishi and metre the same.
- + Hyran in scales of the Ribbius. Rishi and metre the same. About the Ribbius the commentator says, that they had been before men, but by their penances had become gods.

- 5. The exhibiting librations awaited you and Indra, attended by the Maruts, and the splendent Adityes.
- And that new sacrificial vessel, made by the God Twastri, they again made fourfold.
- 7. You, that are extolled by worthy praises, successively bestow on us the three\* kinds of treasures and the three times seven ritest for the giver of the libation.
- 8. The conveyers of sacrifices lived before the life of mortals, but by meritorious deeds obtained a place worthy of the sacrifice, among the Gods.

## TWENTY-FIRST HYMN.2

- 1 call Indra and Agni, their praise is our desire, they are the greatest quaffers of the moonplant juice.
- Praise them at the sacrifices, extol, yo men, Indra and Agai;
   sing them in your hymns.
- We call Indea and Agai to the hymn of our friend, we call the drinkers of the moonplant juice to the drinking of the moonplant juice.
- 4. We call the awe-inspiring gods; the libation is prepared, come hither, Indra and Agui.
- 5. Ye great protectors of assemblies, Indra and Agni, keep away the Rekshashas. May the voracious be without offspring.
- 6. On account of this sacrifice, of which the reward is sure, Indra and Agni, keep watch in a prominent place; bestow welfare on us.

# TWENTY-SECOND HYMN.

- O priest, in the morning awake the always united Aswins; may they come hither for the drinking of this libation.
- 2. We call the owners of the excellent chariot, the eminent charioteers, the two gods, the inmates of heaven, the Aswins.
- 3. With the well-cracking whip, wet with the perspiration of the horses, sprinkle the sacrifice, O Aswins.
  - Viz. of the highest, mean, and lowest value.
- † There are three classes of ocremonies, Haviryajna, Pakayajna and Someonatha, each of them contains seven sacrificult rites.
  - t Hyran in praise of Indra and Agai; Rishi and metre the same.
- § Hymn in presect of the Aswins (v. 4-4;) of Savitri'(v. 5 to 8;) of Agni (v. 9 to 10;) of ladrant, Varonant and Agnayi (v. 11 to 12;) of the sky and earth (v. 13 to 14;) of the earth (v. 15,) and of Vishou (v. 16 to 21.) Right and matter the same.

- 4. For not far from you the sacrificer's dwelling, to which you go in the chariot, O Aswins.
- 5. I invoke the protection of the golden-handed\* Savitri;† for the god shows the sacrificar's place.
- O priest, for our protection praise Savitri, who destroys the waters. We desire to perform his rites.
- We call upon Savitri, who gives light to man, and distributes the manifold wealth that provides a home.
- 8. Sit down, O friends, Savitri must now be praised by us. He will bestow riches, he is aplendent.
- Agni, for the drinking of the moonplant juice bring hither Twastri and the longing spouses of the Gods.
- 10. Agni, thou of loveliest youth, for our protection bring hither the wives of the Gods, bring Hotrú, Bháratí, Varútrí ¶ and Dhishaná.\*\*
- If any the goddesses, who are the guardians of man, and who have indestructible wings, favour us with protection and great diessings.
- 12. For our welfare I call hither Indrani, Varunáni and Agnáyi, to partake of the moonplant juice.
- 13. May the great heaven and the earth moisten this our sacrifice; may they fill us with food.
- 14. In the firm place † of the Gandharva sages lap at sacrifices the rich juice of them, (viz. of heaven and earth.)
- 15. Be wide, O earth, be a house without fees, offer us everywhere a refuse.
- \* Sayána explains this, he is called golden-banded, because he holds gold in his hands for the purpose of giving it to the sacrificers, or, from a circumstace, that happened at a certain accrifice performed by the gods, where Savitri himself was the priest, and performed the sacrificial duties. Then at a certain ceremony the Adwaryns gave to Savitri a part of the sacrifice, named Prásitra, which, when taken by him, out off his hand. After this the priests who had given him the Prásitri, made him a hand of gold. Rosen well explains this word by aurimanum, i. c. aureis radiis, manuum insikr, praediuf.n. and compares it to Homer's Rhododaktylos Acce.
  - 4 Savieri, the sun.
  - 1 That is, the place which the sacrificer has to occupy during the offering.
  - 6 The wife of Agni-
  - 2 The wife of Aditya under the name of Bharata.
  - ¶ Who must be chosen.
  - •• Dhialiann, the goddess of riches.
  - 14 The atmosphere, the place of the Yukshus, Gandharras, Apskuras and Ganas.

- 16. May the gods approaching from the earth from which Vinhau assisted by seven hymns, proceeded, afford as protection.
- 17. Vishou perambulated this earth; three times he set down his dost-raising foot, the print of which covered the earth.
- 18. Three steps hence made Vishnu, the uninviolable protector who upholds the sacred rites.
- 19. Lo, ye priests, Vishnu's sacred deeds, by which the sacrificer accomplishes his vows. He is the meet companion of Indra.
- 20. The sages always see that highest place of Vishnu, as is the wide expanded view of the eye under the sky.
  - 21. The waking, praising sages proclaim Vishau's supreme place.

### TWENTY-THIRD HYMN.\*

- This abundant moonplant juice, accompanied with prayers, is prepared, O Váyu. Approach and drink the ready libetion.
- We call the two heavenly gods, Indra and Váyu, to partake of the drinking of the moonplant juice.
- For their protection sages invoke Indra and Váyu, the guardians
  of pious deeds, who are swift thought, and look with a thousand
  eyes.
- 4. Mitra and Varuna, who are worthy of the facrifice, and armed with sacred strength, we call to the drinking of the moorplant juice.
- 5. I invoke Mitra and Varana, who by their faithful word increase the meet reward of pious rites and protect the true light.
- Varuna be our guardian, and Mitra also with every help; both
  of you give us abundant wealth,
- We call for the drinking of the moonplant juice Indra, attended by the Maruts; may be, together with the host, be satisfied,
- 8. Ye hosts of Maruts, headed by Indra, ye Gods, who have Púshana as their giver, hear ye all my invocation.
- Ye donors of gifts, O host of Marute, united with the fit, powerful Indra, kill ye Vritra, that the infame does not reign over us.
- <sup>a</sup> Hymn in preise of Váyu (v. 1;) of Indra and Váyu (v. 2 to 3;) of Mitra and Varuna (v. 4 to 6;) of the Marats (v. 7 to 9;) of the Viswadévas (v. ■ to 12;) of Púshan (v. 13 to 15;) and ■ the waters (v. 16 to 24.) The same Rishi; metre Gáyatri (v. 1 to 16;) Paru Ushqik (v. 19;) Anustabh (v. 20, ■ to 24).

- 10. We call for the drinking of the moonplant juice all the gods and the Maruts; for dreadful are the sons of Prishni.\*
- 11. As the sound of victorious warriors proceeds with vigour; so the sound of the Maretts, when you, O men, come to the propitious sacrifice.
- 12. Ye Maruts, that are every where born from the shining, radiant ether, protect and bless us.
- 13. O resplendent Páshan, coming from the sky, bring the libation, shining from various straw, as the kerdsman by searching recovers the tost cattle.
- 14. The resplendent Púshan found in a cavern the hidden libation, placed on various coloured, shining straw.
- 15. He indeed brought again and again to me the six seasons, adorned with libations, as the husbandman for the sowing of barley with his oxen every year again and again ploughs the field.
- 16. The mothers (the waters represented as mothers) who are the friendly companions of the sacrificers and give sweetness to the milk, proceed on the roads of the oblations.
- 17. May the waters, that are near the sun, and the waters along which he moves in his course, be pleased with our sacrifice.
- 18. I call the goodlesses of the waters which our cows use to drink. We must sacrifice to the rivers.
- 19. Among the waters is the nectar; among the waters the healing herb; for the praise of the waters, O priests, be speedily prepared.
- 20. In the waters, told me Some, are all healing herbs, there is Agni who cheers the whole world, and the waters that possess all healing power.
- 21. Ye waters, give healing herbs removing disease from my body, that we without disease may speedily see the sun.
- 22. Ye waters, take from me all that I sinned by ignorance and by malice, what I sinned by cursing and by speaking falsehood.
- 23. I worshipped to-day the waters; we have met with their liquid. Come, O Agni, attended by the Maruts; thus endow me with glory.
- 24. Endow me with glory, O Agui, endow me with wisdom, endow me with long life; let thus the Gods know me; let Indra know me together with Rishin.

<sup>·</sup> Prishai, the carth,

## TWENTY-FOURTH HYMN.\*

- 1. The fair name of which of the immortals shall we then promounce? Who has restored us to the wide-expanded earth, so that I may see again father and mother?
- 2. We pronounce first of all the immortals the fair name of Agni: he has restored us to the wide-expanded earth, so that I may see again father and mother.
- We ask thee for wealth, O divine Savitri, the lord of riches, who art always our protector,—
- For such wealth as is worthy of praise, as free from blame and hatred, is held by thy hands.
- By the assistance of thee, the keeper of treasures, we are bent upon the acquiring of riches.
- 6. For thy strength, thy power and thy wrath, is not possessed by these birds and these winged hosts, nor by these waters that unceasingly move; the course of the wind never exceeds thy speed.
- 7. In the bottomless air keeps Varuna of purified strength, abundance of lovely light above. The rays point downwards, although their origin is above; may our life be preserved by thee.
- 8. For the king Varuna made for the sun an extended path to travel daily; in the pathless sky, he made a path to set down the feet. May he then be an upbraider of our exemies, that wound our hearts.
- "Hymn in praise of Agai (v. 1 to 2;) of Savitri (v. 3 to 5;) and Varuna (v. 6 to 15.) Risks Sunahsépa, Ajigarta's son. Metre Trishtubh (v. 1, 2; 6 to 15.) Güyatri (3 to 5). Rosen observes here. This hymn together with six others, contained in the sixth chapter of the 1st section is ascribed to Sunahsépa, the son of Ajigarta, who is said to have recited this hymn in praying for his life, when he was about to be offered to the gods. There is, however, nothing in these hymns, proving in any way, that they are connected with the fable first memioned, and the circumstance, related in hymn 9th, v. 12 and 13, flat Sunahsépa, when bound to the sacrificial pile, was liberated by Varuna, svidently shows, that this hymn m least cannot be ascribed to Sunahsépa. In none of these hymns however (with exception of the commenneement of the 24th which may be understood in this manner) there is not the least indication of a person, who in danger of his life deprecates his death. To attribute these hymns to Sunahsépa, appears to have been occasioned by mentioning the bonds (H. 24, 15, and H. 25, 21) which Varuna is asked to open; but Varuna's bonds atlade to the dangers which beset the navigator.

- 9. Thou hast, O King, a hundred, say a thousand healing herbs; be thy grace great, profound to us. Fasten far from us Nirritti\* with averted face; save us from sin that we have committed.
- 10. Those seven stars,† placed on high, that are seen at night, go anywhere by day. The works of Varuna are not infested; the splendent moon moves at night.
- 11. With hymns to thee, I pray thee for this life; this asks the praising sacrificer by his offerings. Not disdaining this sacrifice, advert, O Varuna, to my prayer. O thou, praised by many, do not destroy our life.
- 12. This (praise of Varuna) told me sages, at night indeed, this indeed by day; this pronounced my heart's impulse. May Varuna, the king, whom Sunahaépa called, when chained to the pillar, save us at present.
- 13. For chained Sunahsépa called upon Aditi's son, fastened to three posts of wood; king Varuna liberated him; may the wise, whom none can infest, open the fetters.
- 14. We avert thy anger, O Varuna, by pious rites, by sacrifices and offerings. Attending to this sacrifice, O Asur, thou wise king, remove the sins, committed by us.
- 15. Take from us, O Varuna, our three-fold fetters, that bind the head, the waist and the feet. Then, O Aditi's son, we shall be safe without sin at the sacrifice.

The deity of sin.

 <sup>†</sup> Riksha, according to Săyana cither the constellation, called the Great Bear, or all constellations.

### TWENTY-FIFTH HIMN.\*

- 1. Which ever sacrifice, O God Varuna, we may spoil day by day by headlessness, as men are wont to do, do thou remove the fault and complete it.
- Do not, O destroyer of sin, devote us, in contempt, to destruction, nor to thy anger, O weathful.
- For our happiness we satisfy thy mind with hymns, O Varuna, as the charioteer satisfies his jaded horse with food.
- For my thoughts, free from anger, tend to the sequiring of a life that is rich in wealth, as birds to their nests.
- 5. When shall we call hither for our happiness Varuna, the guardian of strength, the leader of men, whose eye is far-seeing?
- 6. May Mitra and Varuna enjoy this sacrifice which is in common to both; desiring the welfare of the worshipper, who performs the pious rites, they are not heedless.
- May be who knows the path of the birds, rouning through the other, knows the sea built ships,
- 8. Who, hencured by the performance of pious rites, knows the twelve months, fertile with offspring, who knows also the month which is born after them,
- 9. Who knows the course of the far moving, mighty, lovely, wind, knows the Gods who dwell above, may be liberate us from our fetters.
- 10. Varuna, to whom pious gites are performed, who enjoys the unblemished sacrifice, dwells among his subjects for dominion's sake.
- The sage beholds all the wonderful works, kitherto performed by him (Varuna) and those also, which he is to perform in fature.
- 12. May Aditi's son, worshipped with unblemished sacrifices, give that every day we walk a good path; may be give us a long life.
- 13. Varuna, wearing a golden mail-cost has protected with it his stout body; rays that touch the gold, are every where reflected.
- 14. Those that rejoice in injury, do not wish to injure him, nor those that rejoice in the mischief of mortals, nor those that are sinful.
  - 15. He also satisfies men with abundance of food, eatisfies our hunger,
- 16. To him, worthy to be beheld by many, turn my longing prayers, as cows to the stable.

<sup>\*</sup> Hymp in praise of Parqua. Rishi Bunaksepa, Matra Geyatei.

- 17. We shall indeed converse again, since by me the aweet libation is prepared, and since thou, like the priest, partakest of the welcome food.
- 16. Of a truth I beheld him, worthy to be beheld by all, I beheld Ass chariot on the earth, he listened to these my praises.
- \*19. Hear, Varuna, this my invocation, do gladden us this day, for my protection I pray thee.
- Thou, O wise, swayest over all the heavens and all the earth; for our welfare hear\*na.
- 21. Save us, for the sake of our life, from the fetters of the head, of the waist, and of the feet.

### TWENTY-SIXTH HYMN.\*

- 1. Press then then, O guardian of food, who art worthy of the sacrifice, dress thee with thy clothes of flames, and perform this our sacrifice.
- 2. O sit down, levely Agni, sacrificer of eternal youth, resplendent with glory, extelled by words of praise.
- 3. For a father gives to his son, a relation to his relation, a lovely riend to his friend, do thou in like manner fulfil our wishes.
- 4. Let the destroyers of enemies, Varuna, Mitra and Aryaman be seated on our sacred straw, as a man sits at the sacrifice of the king.
- 5. O ancient sacrificer, be glad by our offering and our companion-ship. Do thou listen well to our praises.
- 6. Although we daily perform ample secrifices to other and other gods, yet to thee is offered the oblation.
- Be our friend, O protector of man, thou lovely sacrificer, who rejoicest. May we also, possessors of suspicious fire, be his friends.
- 8. For shining pricate, possessed of auspicious fire, hold our lovely sacrifice; possessed of auspicious fire, we pray to thee.
- Then let there be mutual praises of both, of thee, the immortal, and of us, the mortals.
- 10. Agni, with all fires accepting this sacrifice and praise, bestow food on us, then son of strength.

<sup>\*</sup> Hymn in praise of Agni. Riski and metre the same.

## TWENTY-SEVENTH HYBR.\*

- 1. We are ready to praise thee with pious songs, O Agui, the sole lord of sacrifices, muse would praise a long-tailed horse.
- 2. May the son of strength who proceeds with wide strides, be gracious to us; may be be a donor of riches to us.
- O all-pervading Agmi, near and far always protect us from mortals that are our enemies.
- Do, O Agni, proclaim to the gods this our sacrifice and this new hymn.
- Let us enjoy the food of the highest and of the middle places (of the heaven and the atmosphere,) give us the wealth of the nearest earth.
- 6. O then of various splendow, then dividest wealth, as the waves of a river near the banks divide themselves. Thou givest forthwith rain to the worshipper.
- The mertal, whom thou defendest in battle, whom thou encouragest to the field, can always bestow food.
- O destroyer, there is no comparer of the sacrificer, who trusts in thee, his power is renowned.
- Worshipped by all mortals, may be finish the battle with the horses; called by sages, may be be a donor.
- 10. O thou, known by praise, attend this sacrifice for the accomplishment of the rites which every man has to perform. The sacrificer offers thee, the terrible, worthy praise.
- 11. May for the sake of the pious rite and the food, the great infinite Agni whose standard is smoke, whose lustre is great, favour us.
- 12. May the radiant Agui, the divine messenger, hear us who approach him with praises, as a wealthy king hears the praises of his bards.
- 13. Adoration be to the great gods, adoration to the lesser, adoration to the youths, adoration to the old. We sacrifice to the gods, while we are able; ye gods, may I not interrupt the praise of any god that is great.
- Hymn in praise of Agai from v. I = 13 of the Viswa Dévas V. 13. The same Rink;
   Tristabh metre.
- \* The meaning is as a long-tailed horse drives easily away files, so thou drivest away with the fire thy form.

### TWENTY-RIGHTH HYMN.\*

- 1. Where the wide-based stone is raised for the preparing of the libation, there, O Indry, knowest thou the taste of the liquid, prepared by the mortar, and drinkest.
- Where like two hips, the sacrificial vessels are expanded, there,
   &c.
- 3. Where the housewife knows the egress and the entrance (of the house,) there, &c.
- 4. Where they apply the wood to light fire by friction, as reins are applied to tame a horse, there, &c.
- 5. Although thou, O morter, art used for every work in every house, here emit a mighty sound as the drums of the conquerors.
- And before thee, O wood, a strong wind is raised by the blows of the pestis, therefore, O mortar, prepare the moonplant juice for the drinking of Indra.
- 7. You mortar and pestle, may ye that perform the sacrifice and give abundant food, again emit a clear sound like the golden coloured horses of Indra that eat their food.
- May ye two pieces of excellent wood, together with the excellent priests, offering the libation, prepare the sweet socrifice for Indra.
- 9. What of the sacrifice remains, carry away in vessels, place the libation in vessels of Kusa, keep it in the skin of the cow.

# TWENTY-NINTH HYMN.

- 1. Although we are, as it were, without renown, O truthful drinker of the moonplant juice, yet speedily render thou us renowned, O wealthy Indra, by the gift of cows and of a thousand horses.
- O god of the majestic nose, mighty lord of food, thy power is manifest every where. Speedily, &c.
- 3. Let fall askep Yama's two messengers that are seen together. Let them unawakened sleep. Speedily, &c.
- \* Hymn is present of Indra, (v. 1 to 4) of the morter used for preparing the escribers, (v. 5-6) of the morter and peads, (v. 1 to 8,) and leady of the God Harickandra, or of the skin used for the libation, or of the libation itself. The same Right Bietre Anustable (1 to 6,) Gayatri (7 to 9.)
- L + Hyma in preise of Indra. The same Rishi, Metre Paulit.

- 4. Let sleep those our fort, not offering gifts, let our friends, offering gifts, be awake. Speedily, &c.
- Slay, O Indra, the ass praising thee with that vicious voice.
   Speedily, &c.
- Let the storm in its tortuous path fall afar on the forest. Speadily, &c.
  - 7. Kill every slanderer, slay the cruel enemy. Speedily, &c.

### TRIBITETH HYMN.\*

- In desire of food we sprinkle with our libation, like a well, your Indra, the powerful Satakratu,
- Who like water, running into a valley, approaches a hundred, may = thousand, of purified well prepared libations.
- 3. For the pleasure of the mighty Indra, do the libations approach Aim, he holds them all in his belly, like the sea the water.
- 4. This libation also is ready for thee, do thou attend to it like the pigeon to his pregnant mate, thou hast also accepted of this our praise.
- 5. Guardain of wealth, praised in songs, O hero, mayest thou, whose praise is proclaimed by us, he gracious to us with thy might.
- 6. Assist us, O Satakratu, with thy help in this fight. In other things also, thou and I, meet in converse.
- 7. We, the friends of Indra, invoke in every rite, in every fight the help of the mightiest Indra.
- If he hears our invocation, he will indeed approach us with a thousand helps and with food.
- In sight of the ancient house (the heaven,) I invoke the man
  who goes to many sacrificers, thee, whom of old my father invoked.
- 10. We implore thee, beloved by all, called by many, thee, O friend, who vouchsafest a home, to grant the favour to those who praise thee.
- 11. Bestow, drinker of the juice, on us, the drinkers of the juice, thy friends, abundant cows with wide jaws, bestow them, O friend, wielder of the thunderbolt.
  - 12. Let thus it be, O drinker of the juice, friend, armed with the
- Hymn'in praise of Indre, (v. 1 to 8,) of the Aswins, (v. 17 to 10,) of the dawn (v. 20 to 22,) the same Riski. Metre Gáyatri (v. 1 to 15 and 17 in 22,) v. 16 Tristable.

thunderbolt, do thou thus act that we wish thy favour for the sake of our desire.

- 13. When Indra rejoices with us, let us, possessed of food, have come that give abundant milk, that are strong, in which we rejoice.
- c14. Let another god, like thee, O powerful, by thy grace obtained, implored by the praising pricets, bring us the fulfilment of our wishes, as a wheel is brought to the chariot.
- 15. What wealth is desirable, do thou, O Satakrato, be pleased to bring it for those who praise thee, as wheel is brought by the labour of the artisan.
- 16. Always conquered Indra with his foaming, neighing, panting horses, the wealth of foes. Through our worship he has given the golden chariot, he has given us gifts for our enjoyment.
- 17. O Aswins, come with food, bestowed by you, that renders us rich in horses May, by your favour, O donors, our house be rich in cows, be rich in gold.
- 18. For your immortal chariot to which the horses are yoked for both of you, proceeds, ye donors, through the atmosphere.
- 19. You rested one wheel of your chariot on the summit of the immovesble mountain, the other rolls through the heavens.
- 20. Which mortal is now thy delight, O immortal dawn, who lovest praise? Whom docat thou approach, mighty goddess?
- We indeed, do not know from nigh or from afar thy shape,
   O many-coloured, radiant, all-pervading dawn.
- 22. Approach thou, O daughter of Heaven, with this food; bestow wealth upon us.

## TRIBTY-PIRST HYMN.\*

- Thou, Agui, wast first the Rishi Angiras, then thou becamest a
  god, the lovely companion of the gods. The wise Maruts, in shining
  armour clid, who know the sacred rites, were born at thy sacrifice.
- Thou, O Agni, first the sage Augiras, adorn at the ceremonies of the gods, thou who, for the favour of all the worlds, art every where spread, thou wise, from two parents born, who for the sake of man dwellest at every place.
- \* Hymn, in praise of Agoi; Rishi Himnyastopa, the son of Augires. Metre Tristubh, (v. 1 to 7; 5 to 15 and 17.) Yayati, (v. 8, 16 and 18.)

- 3. Thou, O Agni, prior than the wind, be manifest to the sucrificer, who, desirous of propitious rites, adores thee. Seeing thy might, heaven and earth shook; thou broughtest the sacred utensils to the sacrifice for which the priest is elected; thou, O guardian of the house, didst manifest the great gods.
- 4. Thou, O Agni, hast opened the heaven to Manu; to Pururavasa who performed pious rites, wast thou a great benefactor. When thou, by friction art emitted from thy parents, then they carry thee to the east, and again to the west.
- 5. Thou, O Agni, the donor of gifts, the increaser of wealth, art worthy to be praised by the sacrificer who raises the vessel, who knows well the invocation and the ceremonial prayers. Thou, O Agni, who suppliest food, doest protect man.
- 6. Thou, O Agni, makest that a man walking in the path of vice, is leading a worthy life, thou O Sage, who, when the battle, as welcome to heroes, is near, with a few killest many.
- 7. Thou, O Agni, for the sake of food keepest that man in an immortal state from day to day who is anxious to obtdin the twofold kind of living wealth (man and cattle.) To such a sage thou givest happiness and food.
- S. Thou, O Agni, worthy of praise, render for the sake of my wealth, render my son a renowned performer of pious rites. Let us increase by a new son, given by thee, the sacred rites. Ye heaven and earth, with the other gods, do protect us.
- 9. Thou blameless Agni, dwelling near the parents (heaven and earth) who a god, under the gods, art watching, do thou, creating the bodies of our children, attend to us; be gracious to the performer of rites; thou, O wealthy, bestowest all riches.
- 10. Thou, O Agni, art gracious; thou art a father to us, thou a preserver of our life; we are thy family, O thou whom nought can injure, to thee, surrounded by heroes, the preserver of the ceremonies, flow riches, a hundredfold, nay, a thousandfold.
- 1). The gods at first made thee, O Agni, when then livedst in human shape, the general of the man Nahusha. They made Ha, the daughter of Manu, his teacher, when the son of my father was horn.
- 12. Thou, O praiseworthy god Agni, with thy help protect us, the wealthy, and the life of our sons. Do watch over the cows of the son of my sou; for he always watches over thy rites.

- 13. Thou, O Agni, the ready guardian of the untiring sarrificer, burnest with four eyes. Thou indeed art longing in thy mind for the hymn of the praising priest who offers the sacred butter to thee, who doest no harm, who doest protect.
- c14. Thou, O Agni, wishest for the praiseworthy sacrificer excellent wealth, that is désirable. Thou intent to protect the weak sacrificer, art called a father; thou, O wise, watch over the infant and the heavenly quarters.
- 15. Thou, O Agni, as an unpierceable breast-plate protects the warrier, guardest every where the man who gives to the priest the due
  reward; he who with sweet food delighting the guest in his home offers
  the victim, is alike heaven.
- 16. Forgive us, O Agni, this deviation from the rite and this path which we walk far from thy worship; for thou, to be obtained as a providing father, settest aright the ceremonies of the sacrificer manifesting thyself.
- 17. Like a man, O Agui, like Angiras, O Angiras, like Yayati, like men of old, come hither to the sacrifice, bring the divine host; let them eit on the sacred straw, and offer the welcome sacrifice.
- 18. Do thou, O Agni, increase with this prayer, which we offered thee according to our power and our wisdom; do thou guide us to greater wealth, and confer on us provident wisdom, that bestows food.

### THIRTY-SECOND HYMN.\*

- I shall now proclaim the mighty deeds which Indra, armed with the thunderbolt, performed of old. First he slew Ahi (the cloud), then he poured out the waters, divided the torrents of the mountains.
- 2. He slew Ahi, who took refuge to the mountain. Tashtri made him the praiseworthy thunderbolt; as cows to their calves, so the rivers hurried to the sea.
- 3. Indra, going forth as the bull, desired the libation; he drank at the three sacrifices the ready juice. Maghavan, seizing his weapon, the thunderbolt, strack the first-born of the clouds.
- 4. When thou, O Indra, didst strike the first-born of the clouds, then didst thou indeed destroy the delusions of the deluders (the Asurs).

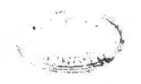
<sup>.</sup> Hymn in praise of Indra ; the same Rishi ; metre Tristubh-

then producing the sun, the sky and the dawn, didst thou in truth not discover any more a foe.

- 5. Indra struck with his thunderbolt Vrittra, weiled in night, with mighty blow shattering his shoulders, as trees are felled by the axe; down to the earth was Ahi thrown.
- 6. Vrittra, like a warrior whom none equals, with wicked joy called out Indra, the mighty here, who slays many, the destroyer of foes; he did not escape to be counted with the number of his slain. Indra's foe raised the rivers by his fall.
- 7. Without hands and feet he provoked to battle Indra, who dashed his thunderbolt on *Vrittra's* neck; Vrittra, like a cunuch aping a man, was stretched with mangled members to the ground.
- S. The waters gladdening the heart of man, rush over him, as he lies there stretched, as over the broken banks of a giver. Ahi lies stretched at the feet of the waters, which Vrittra by his vastness held embraced.
  - 9. The mother of Vrittra was lying athwart (to protect her son) have her struck Indra his fatal weapon. Above was the parent, unlerneath the son, Dana (the mother) slept the sleep of death, as with he calf sleeps the cow.
- . 10. The waters rush over Vrittra's headless body, thrown in the nidst of the restless, never-ceasing waves: the fee of Indra sleeps the profound darkness of death.
- 11. The waters, whose husband was the oppressor, whose guardian was Ahi, were beld refrained, as the cows by Pani. Having slain Vrittra, Indra brust open the cavern of the waters that was locked up.
- 12. Thou wast like the horse's tail (which easily drives off flies) O Indra, when that one god without equal attacked thee with his weapon, thou didst seize the cows, seize, O hero, the libation, thou gavest leave to the seven rivers to run their course.
- 13. Not the lightning, made against Indra, not the thunder, not the rain and lightning, which Vrittra brought forth, kept Indra back, when Indra and Ahi fought. Maghavan, although attacked with other delucions, was victorious.
- 14. If fear approached thy heart, after thou hadst slain Ahi, whom sawest thou else as the slayer of Ahi, for like the terrified falcon thou crossedst over nine and ninety rivers.

15. Indra the king of the moveable and immoveable, and of the tamed horn-headed cattle, Indra the thunderbolt in his hands, dwella in heaven as the king of men; like the wheel the spokes, so embraces Indra that all.





3/6